

### ترتيب كتاب

اس كتاب ميں مندرجہ ذيل عنوانات يربچوں كيلئے حديثيں پيش كى كئي ہيں:

اخلاقیات و آداب

الله منادات

∻ نصائل

∻ رذائل

انتساب

اسے پیارے پیارے بچوں اور ان کی پیاری پیاری اتی کے تام جومیرے علمی و محقیقی کاموں میں معاونت تو کرتے ہیں، مخل نہیں ہوتے

اور جنہیں اللہ رتِ العزت نے میرے لئے باعث ِ رحمت ووجہ مسکین بنایا ہے۔

پیش لفظ

بسم الله الرحمٰن الرحيم

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على سيّد المرسلين اما بعد!

﴿ إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ ﴾

مَن حَفِظَ عَلَى أُمَّتِي اَربَعِينَ حَديثًا مِن اَمرِ دِينها فَهُوَ مِن الْعُلَمَاءِ وَكُنْتُ لَه شَفِيْعًا يَّومَ الْقِيَامَةِ

یعنی جس کسی نے میری اُمت کیلئے ایس چالیس حدیثیں محفوظ (منضبط و مدون) کر دیں جواس کے دینی اُمورسے تعلق رکھتی ہوں

توالیا مخص (آخرت میں) زمر ہ علاء میں شار ہو گا اور میں قیامت کے روز اس کی شفاعت کروں گا۔ (الدیملی)

تبخشش ومغفرت کاسامان کروں۔اس کا ایک عام اور آسان طریقہ توبیہ تھا کہ میں بھی چالیس ایسی احادیث منتخب کر کے شائع کر ادوں

جو بچوں سے متعلق ہوں۔ مگر میں نے ذرامشکل راستہ اختیار کیا تاکے بچوں کیلئے آسانی پیدا ہو اور سوال وجواب کی صورت میں

اس طرح کا ایک رسالہ مرتب کرنے کا فیصلہ کیا جس طرح کے دور سالے "مختصر نصابِ سیرت ومختصر نصابِ فقہ" مَیں پہلے ہی

الله ربّ العزت كا شكر بے حساب ہے كہ اس نے مجھے اس كام كى توفيق عطا فرمائى۔ اہل علم و فضل سے التماس ہے كہ

مرتب كرچكامول اوروه باعث نفع خلائق موكر مقبول مورب بين \_ (فالحمد لله على ذلك)

وه اس رساله میں کہیں کوئی سقم یا عیب پائیں تو تحریری طور پر راقم کی اصلاح فرمائیں۔

میں نے متعد دبار "اربعین" مرتب کرنے کا ارادہ کیا گرجب مختلف اربعین دیکھیں تو معلوم ہوا کہ تقریباً ہر موضوع اور

ا یک عرصہ سے میرا بیہ ارادہ تھا کہ میں حدیث شریف کی کچھ خدمت کروں اور وہ حدیثِ رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم

ہر فن کے اعتبار سے پہلے ہی علائے کرام نے اربعین مرتب کر کے اسلام واہل اسلام کی ضرورت بوری کرتے ہوئے خدمتِ حدیث کی

میرے ذہن میں طالب علمی کے زمانہ سے ہے کہ

سعادت یائی ہے۔البتہ بچوں کے حوالے سے زیادہ مجموعے دستیاب نہیں۔ چنانچہ یہ طے کیا کہ بچوں کیلئے "اربعین" مرتب کرکے

حوالہ کیلئے دیکھئے "موسوعۃ الحدیث الشریف" تیار کر دہ"شرکۃ حرف لنقنیۃ المعلومات القاہرہ مصر (2.1 Version)" پچوں کی سہولت کے پیش نظر میں نے احادیث پیش کرنے کا بیہ اسلوب زیادہ مناسب جانا کہ پہلے اُردو میں حدیث شریف کا مفہوم یاتر جمہ دے دیا جائے اور پھر حدیث کا عربی متن درج کیا جائے، چنانچہ آپ اسے اس طرح پائیں گے۔۔۔مثلاً ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرما یا، سلام میں پہل کرنے والا غرور و تکبرسے بی جا تا ہے۔

صيث كالفاظ يول ين البَادِئ بِالسَّلَامِ بَرِئُ مِنَ الْكِمْرِ -

واضح ہو کہ میں نے زیرِ نظر احادیث کمپیوٹر کی مددسے سی ڈی (CD)سے حاصل کی ہیں اور حدیثوں کے نمبر کمپیوٹر ائز ڈہیں۔

فیخ زاید اسلامک ریسر چ سینٹر کراچی یونیور سٹی۔ کراچی جنوری • ویع

پر وفیسر ڈاکٹر نور احد شاہتاز

اساتذۂ کرام کی توجہ کیلئے

کے ہر روز پچوں کو صرف ایک حدیث (سوال وجواب کے انداز میں) یاد کرائیں جہاں کہیں ضمنی سوالات سے مزید وضاحت

ہوسکتی ہو، مزید همنی سوالات کر کے بچوں کو ہر ہر حدیث کا مفہوم اس طرح ذہن تشین کر ادیں کہ انہیں رٹانہ لگانا پڑے۔

اساتذہ کرام سے التماس ہے کہ اس کتاب (رسالہ) کی تدریس سے پہلے وہ اسے ایک بار اوّل سے آخر تک پڑھ کیں۔

تا که کلاس میں آپ کو حدیث کی فوری تشر ت<sup>ح</sup> میں کوئی دِ فت نه ہو۔ جب چند حدیثیں بچوں کو یاد ہو جائیں توان کا ایک ٹمیسٹ (زبانی) لیں۔

🧢 جو حدیث آپ کو آج پڑھانی ہے اسے آپ خود پہلے سے پڑھ کر آئیں اور اس کی تشریح بھی ذہن میں متعین کرلیں

پوری حدیثیں یاد ہوجانے پر بچوں کے مابین مقابلہ کرائیں۔ جے سب سے زیادہ حدیثیں یاد ہوں اسے اور اس کے بعد کے

۔ دو پچوں کو انعام دیں۔ اس طرح چندروپے خرچ کرکے آپ بھی خدمتِ حدیث اور فروغِ حبِّر سول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا

دوپوں واقعام دیں۔ ان سرن چندروپے ترق ترے آپ کی فدستے فدیت اور ترونِ سپر توں کا اللہ حق ملیہ و شرف یائیں گے۔

سرت پارے۔ ٭ اس بات کا تعین آپ خود کریں کہ بیہ حدیثیں کس جماعت کے بچوں کو یاد کرائی جانی چاہئیں۔ ہمارا خیال ہیہ ہے کہ

اس بات کا علین آپ خود کریں کہ بیہ حدیثیں مس جماعت نے چوں کو یاد کرای جان چاہیں۔ ہمارا خیال بیہ ہے ۔ چو تھی سے آٹھویں جماعت تک کسی درجہ میں انہیں ضرور مقرر کیا جانا چاہئے۔

۔ اگر ممکن ہو تو تھوڑی می محنت کرکے بچوں کو عربی عبارت بھی یاد کرادی جائے اس سے بیہ فائدہ ہو گا کہ بچے جہاں کہیں حدیث بیان کریں گے اصل الفاظ کے ساتھ کریں گے اور بچوں کی زبان سے کلام خداوندی یا کلام رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم

جاری ہو تواس سے بہتر خوشی کی بات اور کیا ہو سکتی ہے۔ کم از کم چھوٹی حدیثیں تو عربی الفاظ کے ساتھ ہی یاد کر ائی جائیں۔

# علم کے بارے میں احادیث

سوال: علم حاصل کرنے کے بارے میں ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے کیا فرمایا ہے؟

جواب: علم کے بارے میں جارے بیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا:۔

"جو مخص علم طلب کرنے کے رائے میں لکاتاہے تووہ جب تک واپس نہ لوٹے اللہ بی کے رائے میں ہے۔"

*حدیث کے الفاظ اس طرح ہیں:*۔

عَنْ اَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَضِىَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

مَنْ خَرَجَ فِي طَلَبِ الْعِلْمِ فَهُوَ فِي سَبِيْلِ الله حَتَى يَرْجِعَ (سَنْ الترذي، مديث ٢٥٧)

تشرتے:۔ طالبِ علم جب تک علم حاصل کرنے میں لگار ہتاہے تب تک وہ اللہ کے رائے میں ہو تاہے یعنی اس کی مثال ایک ایسے مسافر کی ہے جو اللہ کی تلاش میں لکلاہو۔ چو نکہ علم اللہ تک چینچنے کا ایک ذریعہ ہے اس لئے بیہ کہا گیا کہ علم کی تلاش اور طلب میں نکلنے والا اللہ کے رائے میں ہے۔

سوال: علم حاصل کرنے والے کے بارے میں جارے پیارے نبی سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے کیا فرمایاہے؟

جواب: علم حاصل کرنے والے (طالب علم) کے بارے میں جارے پیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا:

"الله اوراس کے رسول (صلی اللہ تعالی علیہ وسلم) کے بعد سب سے بڑاسٹی وہ ہے جس نے علم کوسیکھا اور اس کو پھیلا یا۔"

اَلَا أُخْيِرُكُمْ عَنِ الْاَجْوَدِ ﴾ اَللهُ الْاَجْوَدُ الْاَجْوَدُ - وَانَا اَجْوَدُ وُلْدِ آنَمَ وَاجْوَدُهُمْ مِنْ بَعْدِى رَجْلُ عَلِمَ عِلْماً فَنَشَرَ عِلْمَه (كْرَالعمال ٢٨٧١ (٣))

تشرتے:۔ عام طور پر بیہ خیال کیا جاتا ہے کہ سخی وہی ہے جو بہت سامال لوگوں میں لٹادے یاضر ورت مندوں کی مالی ضر وریات پوری کر دے۔ گھر اس حدیث سے بیہ معلوم ہوا کہ سخاوت صرف مال ہی سے نہیں علم سے بھی کی جاسکتی ہے۔اور علم کاسخی بڑاسخی ہے

جس نے خود علم سیکھااور پھر دوسروں کو سکھانے کیلئے اپناوفت اور اپنی محنت اور طافت خرچ کی۔

سوال: کیاعلم حاصل کرناہر مخص کیلئے ضروری ہے؟

جواب: جی ہاں! علم حاصل کرنا ہر مخص کیلئے ضروری ہے اور جمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا:۔

"ہر مسلمان (مر دوعورت) پر علم حاصل کرنا فرض ہے۔"

*حدیث کے الفاظ اس طرح ہیں:*۔

طَلَبُ الْعِلْمِ فَرِيْضَةً عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ (مجمع الزوائد، ن اص ١٢٠ ـ ابن اجه حديث ٢٢٠)

تشريج:۔ علم حاصل كرنا ہر مسلمان پر فرض ہے مكر سوال بيہ ہے كہ كتناعلم حاصل كرنا فرض ہے۔اس سلسلہ ميں علائے كرام (محدثین) نے لکھا ہے کہ اتناعلم حاصل کرنا فرض ہے جس سے دین کے احکامات، فرائض و واجبات اور حلال و حرام وغیرہ

كاپتاچل سكے۔

سوال: عالموں کے بارے میں جارے پیارے نی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے کیا فرمایا ہے؟

جواب: عالمول کے بارے میں جارے بیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا:۔

"علاء کی عزت کرو کیو نکہ وہ انبیاء کے وارِث ہیں"۔

*حدیث کے الفاظ اس طرح ہیں:*۔

قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَكْرِمُوا الْمُلَمَاءَ فَاِنَّهُمْ وَرَثَةُ الْاَنْبِيَاء

تشريج: مالمول كو انبياء كا وارث كہنے كا مطلب بيہ ہے كہ اللہ تعالیٰ نے جو علم اپنے نبيوں كو عطا كيا اسے عالم سيكھتے اور لوگوں کو سکھاتے ہیں اس طرح عالم بھی لوگوں کو اچھی ہاتیں سکھانے کا کام کرے نبیوں کے علم کے وارث کہلاتے ہیں۔

ا يك اور حديث ميس ب كه جناب رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم في فرمايا:

"علاءے محبت رکھوان سے بغض نہ رکھو۔" (مجع الزوائد،ج اص١٢٢)

ایک اور حدیث میں ہے:۔

"علاء کی پیروی کرو کہ وہ دنیاو آخرت کے چراغ ہیں۔"

اس مدیث کے اصل الفاظ اس طرح ہیں:۔

عَنْ اَنْسٍ قَالَ قَالَ رَسُوَّلُ اللهِ صَلَّى الله تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اِتَّبِعُو الْعُلَمَاءَ فَإِنَّهُمْ سَرَجُ الدُّنْيَا وَمَصَابِيْحُ الْأَخِرَة (كَرْالْعَمَالَ،حَ•اص١٣٥)

# ﴿ احسٰلاق و آداب ﴾

سوال: جارے پیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے اخلاق کے بارے میں کیا تعلیم دی ہے؟

أَحْسِنْ خُلْقَكَ لِلنَّاسِ (موطالهام الك، باب ماجاء في حس الخلق)

تشر تک :۔ یہ حدیث حضرت معاذر منی اللہ تعالیٰ عنہ نے بیان کی ہے۔ان کا کہنا ہے کہ جب رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ان کو

یمن کا حاکم بناکر رخصت کیا تو دیگر باتوں کے آخر میں بیہ بات نصیحت کے طور پر فرمائی کہ"اے معاذ! اپنے اخلاق کو بہتر بناؤ"۔

عَنْ مَالِكٍ أَنَّ مُعَاذَ بْنَ جَبَلِ قَالَ آخِرُ مَا أَوْصَانِي بِهِ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله تَعَالى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حِيْنَ وَضَعْتُ

(ترجمہ) معاذین جبل رضی اللہ تعالی عنہ کہتے ہیں جب میں نے اپنا پاؤں رکاب میں رکھا اور میں روانہ ہونے لگا تو پیارے نبی

إِنَّ مِنْ اَحَيِّكُمْ إِلَىَّ اَحْسَنُكُمْ اَخْلاَقاً (صحح بخارى، ج٢ص ١٣٨٤، كتاب المناقب)

یعنی تم میں سے مجھے سب سے اچھاوہ لگتاہے جس کے اخلاق بہت اچھے ہوں۔

اس میں ہر مسلمان کیلئے یہ تعلیم ہے کہ وہ اپنے اخلاق اچھے بنائے، یعنی لو گوں کے ساتھ خوش اخلاقی سے پیش آئے۔

صلی الله تعالی علیه وسلم نے مجھے ہدایت (وصیت) کرتے ہوئے فرمایا، اے معاذ! لوگوں کے ساتھ اپنااخلاق اچھار کھنا۔

اخلاق کے بارے میں احادیث

جواب: "الو كول كيك الناق كوبهتر بناؤ" يعنى الله كے بندوں كے ساتھ اچھے اخلاق سے پیش آؤ۔

حدیث کے اصل الفاظ بوں ہیں:۔

تمل مدیث یوں ہے:۔

رِجْلِيّ فِي الْغَرّزِ أَنّ قَالَ أَحْسِنْ خُلْقَكَ لِلنَّاسِ يَا مُعَاذُ بْنَ جَبَلٍ

ا يك اور حديث مي ب كه جناب رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم في فرمايا:

ایک اور حدیث میں ہے کہ جناب رسول الله صلی الله تعالی علیہ وسلم نے فرمایا:

"ایک مومن بنده این ایجه اخلاق کی وجه سے ان لوگوں کا درجه حاصل کرلیتا ہے جورات بھر نظلی نمازیں پڑھنے والے اور ہمیشہ دن کوروزہ رکھنے والے ہوں۔"

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

عَنْ عَائشَةً رَضِىَ الله تَعَالَى عَنْهَا قَالَتْ سَمِعْتُ رَسُوْلُ اللهِ صَلَّى الله تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: إِنَّ الْمُؤْمِنَ لَيُدْرِكَ بِحُسْنِ خُلْقِهِ دَرَجَةُ الصَّابِمِ الْقَابِمِ (سَن الى دادد: صديث ٣١٧٥)

تشرت الله تعالی خوش اخلاقی الی عمده چیز اور الی اچھی خوبی ہے کہ اس کی بدولت الله تعالی خوش اخلاق بندوں کو وہ درجہ عطاکر تا ہے جو رات رات بھر جاگ کر نقلی نماز پڑھنے والوں اور ہمیشہ دن بھر روزہ رکھنے والوں کو مشکل سے ملتا ہے۔ اس سے اندازہ لگا یاجا سکتا ہے کہ خوش اخلاقی کتنی قیمتی دولت اور اعلیٰ درجہ کی نعمت ہے۔

عَنْ أَبِى هُرَيْرَةَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَكُمَلُ الْمُؤَمِنِيْنَ إِيْمَانًا أَخْسَنُهُمْ خُلْقًا وَخِيَارُكُمْ خِيَارُكُمْ لِنِسَابِهِمْ خُلُقًا (ترندى: مديث١٠٨٢ ـ الدارى: مديث٢٩٤١)

"مومنوں میں سب سے کامل ایمان والا مختص وہ ہے جو ان سب میں سے اچھے اخلاق کامالک اور اپنے گھر والوں کے ساتھ نرم ہو۔"

جبكه ايك اور حديث ميں ہے كه جمارے بيارے نبى صلى الله تعالى عليه وسلم في فرمايا:

"تمهارااين بهائى كيك مسكرادينا بهي صَدَقه ب-"

اس مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

عَنْ أَبِى ذِرِّ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى الله تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَبَسُّمُكَ فِى وَجَهِ أَخِيْكَ لَكَ صَدَقَةً (ترنى: مديث١٨٤)

نوٹ:۔ اوپر کی آخری دو حدیثوں میں خوش اخلاقی کے سلسلہ میں یہ بات واضح کر دی گئی ہے کہ ہم صرف دو سرول کے ساتھ ہی خوش اخلاقی سے پیش نہ آئیں بلکہ اپنے گھر والول کے ساتھ بھی نرمی اور خوش اخلاقی سے بات کریں اور خوش اخلاقی میں کسی سے مسکرا کر بات کرلینے کو صدقہ کہنے کا مطلب یہ ہے کہ جس طرح مالی صدقہ و خیرات سے ثواب ملتا ہے اس طرح خوش اخلاقی پر بھی ثواب ملتاہے۔

سلام کے بارے میں احادیث

"اعبية! جب مجى تم الي كروالول كياس (كبيس) أوتوانبيس سلام كرو

ية تمهارك لئ اور كمروالول كيك باعث بركت موكار"

عَنْ أَنَسٍ رَضِىَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ أَنَّ رَسُولِ اللهِ صَلَّى الله تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ يا بُنَىً

إِذَا دَخَلْتَ عَلَى اَهْلِكَ فَسَلِّمْ يَكُونُ بَركَةً عَلَيْكَ وَعَلَى اَهْلِ بَيْتِكَ (ترندى: مديث٢٩٢٢)

"كه تم جے جانتے ہواہے اور جے نہیں جانتے اسے بھی سلام كرو۔"

اَلسَّلاَمُ قَبلَ الكَلامِ (مَثَلُوة، ترذى: مديث٢٩٢٣)

"لینی کوئی بھی بات کرنے سے پہلے سلام کرو۔"

ا یک اور حدیث میں سلام کے بارے میں یوں بتایا گیاہے کہ جمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا:۔

جواب ند سلام کے بارے میں حضرت انس رضی اللہ تعالی عنہ سے جمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایانہ

ایک اور حدیث میں جارے بیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کا تھم سلام کے بارے میں بول ملتاہے۔

مدیث کے الفاظ اس طرح ہیں:۔

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

آپ صلی الله تعالی علیه وسلم نے فرمایا:۔

سوال: سلام كى بارے ميں نبى كريم صلى الله تعالى عليه وسلم نے جميس كيا تعليم وى ہے؟

سوال: سلام میں پہل کے کرنی چاہئے بڑے کو یا چھوٹے کو؟

جواب ند ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایانہ "سلام میں پہل کرنے والا غرور و تکبرسے فی جاتا ہے۔"

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

البَادِئُ بِالسَّلَامِر بَرِئُ مِنَ الْكِمْرِ (البيق، مثَّلُوة)

یعنی سلام کی ابتداء چھوٹا کرے یابڑا جو بھی پہلے سلام کرے گاوہ غرور و تکبر سے محفوظ رہے گا۔اس سے یہ بھی معلوم ہو تاہے كەسلام نەكرناياسلام بىل كېل نەكرناغرور اور تكبركى علامت بـ

ایک اور حدیث میں ہے کہ جارے بیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا:۔

"چھوٹابڑے کو، چلناہوا مخض بیٹے کو، کم لوگ زیادہ لوگوں کو سلام کریں۔"

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

يُسلِّمُ الصَّغِيرُ عَلَى الكَبيرِ والمازُّ عَلَى القاعِدِ وَالْقَلِيْلُ عَلَى الْكَثِيْرِ (بخارى: مديث۵۷۳)

تشریجنہ اس حدیث سے معلوم ہوا کہ چھوٹوں کو چاہئے کہ وہ بڑوں کو سلام کرنے میں پہل کریں لیکن اس کا بیہ مطلب نہیں کہ

بڑا چھوٹے کو سلام نہ کرے یا سلام کرنے میں پہل نہ کرے، حق تو یہی ہے کہ چھوٹا ہی سلام کرنے میں پہل کرے۔

کیکن اگر بڑا بھی پہل کر دے تو بھی حرج نہیں۔ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم جو تمام مسلمانوں سے مرتبہ میں بڑے ہیں

وہ پول کو بھی سلام کرلیا کرتے تھے۔ چنانچہ ایک حدیث میں ہے کہ

" نبی کریم صلی الله تعالی علیه وسلم بچول کے پاس سے گزرے اور بچوں کوسلام کیا۔"

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔ إِنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى الله تَمَالى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَرَّ عَلَى غِلْمَانٍ فَسَلَّمَ عَلَيْهِمْ ( بخارى: مديث ٥٧٧٨-ملم: مديث ٣٠٣١)

"لیعنی اللہ کے رسول صلی اللہ تعالی علیہ وسلم بچوں کے پاس سے گزرے اور انہیں سلام کیا۔"

اس سے معلوم ہوا کہ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بچوں پر بڑے مہر مان تنصے اور خو د انہیں سلام کرنے میں بھی

پیل کرلیا کرتے تھے۔

جواب: اس سلسلہ میں ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی ایک حدیث اس طرح ہے کہ
"پیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم عور توں کے پاسسے گزرے اور انہیں سلام کیا۔"
حدیث کے الفاظ یوں ہیں: ۔
اِنَّ النَّبِیَّ صَلَّى اللّٰهُ تَعَالَى عَلَیْهِ وَسَلَّمَ مَرَّ عَلَى فِسْوَةٍ فَسَلَّمَ عَلَیْهِنَّ (منداحہ بن عنبل، حدیث فی منداکونین، مشکوة)

سوال: - کیامر دعور تول کواور عور تیس مر دول کوسلام کرسکتی ہیں؟

ایک اور حدیث میں ہے کہ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ایک روز مسجد میں تشریف لائے تو کچھ عور تیں مسجد میں ایک طرف بیٹھی ہوئی تھیں۔ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے انہیں ہاتھ کے اشارے سے سلام کیا۔ حدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

إِنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَرَّ فِى الْمَسْجِدِ يَوْمًا وَ عُصِبَةً مِّنَ النِّسَاءِ قُعودٌ فَالوىٰ بِيَدِم بِالتَّسْلِيْم (الاداود: صيث٣٥٢٨ـترندى: صيث٢٦٢١)

تشرت:۔ اس حدیث سے بیہ معلوم ہوا کہ نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم بوقت ِ ضرورت ہاتھ کے اشارہ سے بھی سلام کر لیتے تھے، البتہ کرتے وقت آپ زبان سے (آہتہ سے) بھی سلام کرتے تھے۔

سوال:۔ کیاغیر مسلموں (Non Muslims) کوسلام کاجواب دیاجائے؟ جواب:۔ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:۔

ب اگر کوئی غیر مسلم حمہیں سلام کرنے میں پہل کرلے تواسے صرف وعلیم کہد کرجواب دو۔" حدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

اِذَا سَلَّم عَلَيْكُمْ اَهِلُ الْكِتَابِ فَقُوْلُوا وَعَلَيْكُمْ (بخارى: مديث۵۵۸۸-ملم: مديث۳۰۲۳)

تشر تگنه عیر مسلموں کو سلام میں پہل نہ کی جائے اور اگر وہ سلام کریں تو اس کا جواب صرف وعلیم کہہ کر دیا جائے، کیونکہ سلام سلامتی کی دعاہے اور سلامتی کی دعامسلمان مسلمان کیلئے کر تاہے، غیر مسلم کیلئے نہیں۔

سوال: سلام كرفي ركوكى اجريا ثواب بهى ملتاب؟ جواب:۔ جی ہاں! ٹواب ملتا ہے۔حضرت عمران بن حصین رضی اللہ تعالیٰ عنہ صحابی کہتے ہیں کہ ایک محنص نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور اس نے آتے ہی سلام کہا 'السلام علیکم اور بیٹھ گیا۔ ہمارے پیارے نبی سلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے وعلیکم السلام کہہ کر جواب دیا اور فرمایا دس۔ پھر ایک اور مخض آیا اور اس نے آکر کہا السلام علیکم و رحمۃ اللہ۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اسے بھی جواب (وعلیم السلام) دیا اور وہ بھی بیٹھ سمیا تو حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا ہیں۔ پھر ایک اور مخض آیااور اس نے آکر کہاالسلام علیم ورحمۃ اللہ وبر کانتہ۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اسے بھی جواب دیاوہ بیٹھے گیا توحضور صلى الله تعالى عليه وسلم في فرما يا تيس-حدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔ عَنْ عِمرانَ بْنِ حُصَيْنٍ أَنَّ رَجُلاً جَاءَ إلى النَّبِيّ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ اَلسَّلَامُر عَلَيْكُمْ فَرَدً عَلَيْهِ ثُمَّ جَلَسَ فَقَالَ النَّبُّى صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَشْراً ثُمَّ جَاءَ آخَرُ فَقَالَ السَّلَامُر عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللهِ فَرَدً عَلَيْهِ فَجَلَسَ فَقَالَ عَشْرُونَ ثُمَّ جَاءَ آخَرُ فَقَالَ اَلسَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللهِ وَبَرَكَاتُه' فَرَدً عَلَيْهِ فَجَلَسَ فَقَالَ ثَلَاثُونَ (ترذى: مديث٢٦١٣) تشرت نے اس حدیث سے معلوم ہوا کہ السلام علیم کہنے پر دس نیکیاں ملتی ہیں، السلام علیم ورحمۃ اللہ کہنے پر ہیں نیکیاں اور السلام عليم ورحمة اللدوبركاته كهني پرتيس نيكيال ملتي بين-

یعنی جب حمهیں سلام کیا جائے (کسی لفظ سے) توتم اس سے بہتر (الفاظ سے) جواب دویا (کم از کم وہی الفاظ) لوٹا دو۔ اس آیت سے بیہ ثابت ہو تاہے کہ چونکہ سلام کاجواب دینے کا تھم اللہ نے دیاہے اس لئے جو اب نہ دینے والا اللہ کے تھم کی خلاف ورزی کرے گناہ گار تھہرے گا۔ <del>سوال نہ</del> اگر کسی جگہ بہت سے لوگ بیٹھے ہوں اور کوئی نیا آنے والا سلام کرے تو کیاسب پر سلام کا جواب دینا واجب ہے؟ جواب: اس سلسلہ میں جارے پیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا: "جب ایک جماعت کا گزر ہو، توان میں سے ایک محض کاسلام کرنا کا فی ہے اور بیٹے ہوئے لوگوں میں سے ایک مخص کاجواب دینا کافی ہے۔" *حدیث کے الفاظ یوں ہیں:*۔ عَنْ عَلِيّ بْنِ اَبِي طَالِب مَرفُوعاً قَالَ يُجزِئُ عَنِ الْجَمَاعَةِ اِذَا مَرُّوا اَنْ يُسِلَّمَ اَحَدُهُمْ وَيُجْزِئُ عَنِ الْجُلُوسِ اَنْ يَرُدًا اَحَدَهُمْ (البيهَ فَى شعب الايمان)

جواب:۔ سلام کا جواب دینا واجب ہے اگر کوئی جواب نہ دے تواسے گناہ ملے گا کیونکہ قرآن کریم میں سلام کے بارے میں

وَ إِذَا حُيِّيتُهُمْ بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدَّوْهَا (سورة النماه: ٨٥)

سوال: کیاسلام کاجواب دیناضر وری ہے اگر کوئی سلام کاجواب نہ دے تو؟

سوال: سلام کے ساتھ ساتھ ہاتھ ملانے (مصافحہ کرنے) کارواج عام ہے اس کے بارے میں کوئی حدیث ہے؟

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

اس مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

(به حدیث مسلم وتر ندی میں ہے۔)

جواب: ہی ہاں! سلام کے ساتھ ساتھ ہاتھ ملانا یا مصافحہ کرناسنت ہے اور اس کے بارے میں اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا

" جب دومسلمان مل كرمصافحه كرتے بين الله تعالى كى حد كرتے بين اور استغفار كرتے بين توالله تعالى ان كى مغفرت كر ديتا ہے۔"

اَذَا الْتَقَى الْمُسلِمَانِ فَتَصَافَحَا وَحَمِدَ اللَّهَ وَاسْتَغْفِراهُ غُفِرَ لَهُمَا (سننابوداوُد: مديثـ٣٥٣٥ـسنن ترذي ٢٦٥١)

تشریج:۔ اس حدیث شریف سے معلوم ہوا کہ مصافحہ کرناسنت ہے اور جب مصافحہ کیا جائے توساتھ ساتھ اللہ کی تعریف اور

عَنْ أَبِي أُمَامَةً أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّم قَالَ تَمَام تَحِيَّاتِكُمْ بَيْنَكُم المُصَافَحَةُ

یعنی سلام کرنے اور ہاتھ ملانے سے سلام کمل ہو تاہے۔

استغفار بھی کیاجائے ایساکرنے سے گناہ معاف ہوتے ہیں۔ ایک اور حدیث میں ہے کہ مصافحہ کرنا مکمل سلام ہے۔

جواب:۔ حضرت حذیفہ صحابی رُسول کہتے ہیں کہ جو مختص کسی مجلس (حلقہ) کے چیمیں آکر بیٹھے وہ اللہ کے رسول سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم

مَلْمُونٌ عَلَى لِسَانِ مُحَمدٍ مَنْ قَعَدَ وَسَطَ الْحَلْقَةِ (مَشَاوَة كَابِ الآدابِ الجاوس والقوم والمثى)

کی طرف ہو اور وہ اکیلا ہی چھ میں بیٹھا ہو۔ بلکہ آنے والے کو اس حلقہ میں کہیں خالی جگہ دیکھ کر اس ادب سے بیٹھنا چاہئے،

یعنی اگر کہیں لوگ پہلے سے حلقہ بنائے بیٹے ہیں تو نیا آنے والا اس حلقہ میں اس طرح نہ بیٹے کہ اس کی پیٹے بعض لوگوں

"كوئى فخف كسى فخف كواس كى جكه ہے أشاكراس كى جگه خود نه بيٹھے۔"

لَا يُقِيْمُ الرَّجُلُ الرَّجُلَ مِنْ مَجْلِسِم ثُمَّ يَجْلِسُ فِيْهِ

( بخاری: حدیث ۵۷۹۸، ترزی: حدیث ۲۳۷۱، ابودا و د: حدیث ۴۱۹۰)

یعنی کسی کواس کی جگہ سے اُٹھاکر اس کی جگہ بیٹھنا آوابِ مجلس کے خلاف ہے اور اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو

سوال: کچھ لوگ اِکٹھے بیٹھے ہوں وہاں بیٹھنے کا کیا طریقہ ہے؟

کے نزدیک قابل ملامت ہے۔

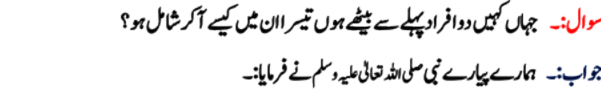
حدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

جس طرح مجلس کے آداب کے مطابق دیگرلوگ بیٹے ہوں۔

ایک اور حدیث میں ہے کہ

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

ايباكرنا پيند نہيں۔



لَا تَجلِسُ بَيْنَ رَجُلَيْنِ إِلَّا بِإِذْنِهِمَا (مَثَلُوة: كَتَابِالآداب)

تشرت کنے۔ یعنی پہلے کہیں دوافراد بیٹھے ہوں اور تیسر اکوئی آئے تو وہ پہلے سے بیٹھے ہوئے افراد سے پوچھے کہ انہیں اس کے ساتھ

بیٹنے پر کوئی اعتراض تونہیں، ممکن ہے وہ آپس میں کوئی ذاتی بات چیت کررہے ہوں اور اس کے آنے سے وہ بات نہ کر پائیں۔

" دوا شخاص کے ساتھ تیسر اان کی اجازت کے بغیر نہ بیٹے۔"

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

## گھر میں داخل ہونے کی اجازت کے بارے میں احادیث

سوال: کیاگھر میں داخل ہوتے ہوئے اجازت لے کر داخل ہو ناضر وری ہے اگرچہ اپنائی گھر ہو؟

جواب:۔ جی ہاں اپنے گھر میں بھی گھر والوں سے اجازت لے کر داخل ہونا چاہئے۔ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے صحابی کلدہ بن الحنبل کہتے ہیں،ایک بار صفوان بن اُمیہ نے ان کو دودھ اور ہرنی کا بچپہ اور پچھ کھیرے دے کر رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم

کی خدمت میں بھیجا ہیہ اس وفت کی ہات ہے جب رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم وادی مکہ کے بالائی حصہ میں ہے، کلدہ کہتے ہیں کہ

میں بیہ چیزیں لے کرنبی کریم سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوااور سلام کے بغیر حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے پاس پہنچے گیا،

تونی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے مجھے سے فرمایا، واپس جاؤاور پھر سلام کرے اندر آنے کی اجازت ما تکو۔اس کے بعد اندر آؤ۔

مديث ك الفاظ يون بين:

عَنْ كَلْدَةَ بن حَنْبَلِ أَنَّ صَفُوانَ ابنَ أُمَيَّةً بَعَثَهُ بِلَبَنٍ وَجدَ ايَةٍ وصَغَا بِيْسَ إلى النّبيّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالى

عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالنَّبِي صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِأَعْلَى الوَادِى قَالَ فَدَخَلْتُ عَلَيْهِ وَلَمْ أُسَلِّمْ وَلَمْ اَسْتَأْذِنّ فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِرْجِعْ فَقُلْ اَلسَّلَامُ عَلَيْكُمْ اَ اَدْخُلْ ؟ (الترندى: مديث ٣٣٣٣،

ابوداؤد: حديث، ۴۵۰) ا یک اور حدیث میں ہے کہ ایک آومی نے ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے بوچھا کہ کیا میں اپنی اتی کے پاس

جانے سے پہلے بھی اجازت کیکر جاؤں۔حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرما یا ہاں ماں کے پاس جانے سے پہلے بھی اس سے اجازت مانگو۔ اس آدمی نے کہا کہ میں اپنی اتی کے ساتھ ہی رہتا ہوں۔ آپ نے فرمایا اس کے باوجود اجازت لے کر ہی جاؤ۔ اس نے کہا

میں اپنی امی کاسارا کام کاج کرتا ہوں۔ فرمایا ہاں پھر بھی اجازت لے کربی اس کے پاس جاؤ۔

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔ عَنْ عَطَاء بِن يَسَارِ أَنَّ رَجُلًا سَالَ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ اَسْتَاذِنُ عَلَى أُمِّى؟

فَقَالَ نَعَمْ فَقَالَ الرَّجُلُ إِنِّي مَعَهَا فِي الْبَيْتِ فَقَالَ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِسْتَاذِنَ عَلَيْهَا-فَقَالَ الرَّجُلُ اِنِّي خَادِمُهَا - فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اِسْتَاذِن عَلَيْهَا أَتُحِبُّ أَنْ تَرَاهَا

عُرْيَانَةً ؟ قَالَ لَا قَالَ فَاسْتَاذِنْ عَلَيْهَا (مُوَطَالِمَ مِالك: مديث ١٥١٩)

جاؤاس مخض کو اندر آنے اور اجازت لینے کا طریقہ سکھاؤ، اور اس سے کہو کہ (جب تم اندر آنا چاہوتی تو یوں کہو "السلام علیم، نی كريم صلى الله تعالى عليه وسلم في (بيس كر) است اندر آنے كى اجازت وے دى اور وہ آكيا۔ حدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَدَخَلَ (الوداود: حديث ٥٠٨منداحم: حديث ٢٢٠٣١) لوگ موجود ہوں توباہر کھڑے ہو کر کہنا چاہئے السلام علیم ، کیا مجھے اندر آنے کی اجازت ہے؟ اور پھر جب اجازت مل جائے تب اندر داخل موناچاہے ورند تہیں۔

سوال: عمر میں آنے کیلئے اجازت لینے کا کیا طریقہ ہے؟ جواب:۔ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے ایک صحافی ربعی بن حراش نے بیان کیاہے کہ ایک مختص نبی کریم صلی اللہ تعالی عليه وسلم كى خدمت ميں حاضر ہوا اور اس نے كہا كياميں اندر آسكتا ہوں؟ حضور صلى الله تعالى عليه وسلم نے اپنے ايك خادم سے كہا كه

تشرت نے:۔ ان دونوں حدیثوں سے یہ بات پتا چلتی ہے کہ اپنے گھر میں اگر بار بار بھی آنا پڑے اور گھر میں سگی ماں ہی کیوں نہ ہو

اس سے بھی اجازت لے کر گھر میں اور اس کے پاس آنا چاہئے بغیر اجازت کے نہ اپنے گھر میں واخل ہوں نہ کسی کے گھر میں۔

کیونکہ معلوم نہیں تھر والے کس حالت میں ہوں۔ اجازت لینے سے بیہ فائدہ ہوگا کہ کم از کم وہ اپنالباس ڈرست حالت میں کر لینگے

اور یہ بھی اس حدیث سے معلوم ہوا کہ بچوں کوادب سکھانے کیلئے یوں بھی کیا جاسکتاہے کہ اگر وہ بغیر سلام کئے گھر میں یا کمرے میں

آجائي توانبيس كهاجائ والس جاؤاور پرسلام كرك آؤ۔

کیا ہیں اندر آسکتا ہوں"۔اس محض نے حضور سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی بیہ بات سن لی اور (فوراً) کہاالسلام علیکم ، کیا ہیں اندر آسکتا ہوں۔

عَنْ رَبْعِي بْنِ حِرَاشٍ قَالَ جَاءَ رَجُلً فَاسْتَاذَنَ عَلَى النَّبِيّ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ اَ اَلِجُ؟ فَقَالَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِخَادِمِهِ أُخْرُجُ إِلَى هٰذَا فَعَلِّمْهُ الْإِسْتِئذَانَ فَقُلَّ لَه قُلّ ٱلسَّلَامُ عَلَيْكُمْ اَ اَدْخُلُ ؟ فَسَمِعَهُ الرَّجُلُ فَقَالَ السَّلَامُ عَلَيْكُمْ اَ اَدْخُلُ ؟ فَاذِنَ لَهُ النَّهِيُّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى

تشرت :۔ اس حدیث شریف سے معلوم ہوا کہ جب کسی کے گھریا اپنے ہی گھر کے کسی کمرہ میں داخل ہوں اور وہاں پہلے سے

اجازت کے مزید آداب

سوا<mark>ل:۔</mark> سمسی کے گھریا اپنے گھر میں داخل ہوتے وقت دروازہ پر دستک دی یا بیل (Bell) بجائی اور اندر سے کسی نے کہا کون؟

جواب: حضرت جابرر منی الله تعالی عند کہتے ہیں کہ ایک بار میں نبی کریم سلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو ااور میں نے آواز دی،

حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے در یافت فرما یا کون؟ میں نے کہا ''میں ہوں''۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم باہر تشریف لائے اور

عَنْ جَايِر بنِ عَبْد اللهِ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ قَالَ اَتَيتُ النبيَّ صَلَّى اللهُ تَعَالى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَدَعَوْتُ فَقَالَ النبي

صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ هٰذَا قُلْتُ أَنَا قَالَ فَخَرَجَ وَهُوَ يَقُولُ أَنَا أَنَا (صحح مسلم: مديث ١١٠، بخارى ٤٥٨١)

توكياجواب دياجائع؟

فرمارے تھے میں میں (کیاہوتاہے)۔

### آدابِ چھینک / جمائی

سوال:۔ اگر کسی کو چینک آئے تو کیا اس پر بھی کوئی دعاپڑھی جاتی ہے؟

جواب: جارے بیارے نی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا:

"جبتم میں سے کی کوچھینک آئے تواسے چاہئے کہ وہ اَنْحَمْدُ لِله کے اور جواس کے پاس بیٹا ہواسے چاہئے کہ وه چھنکے والے سے کم یَرْ حَمُكَ الله ـ اور پھر چھنکے والے کوچاہے کہ وہ کم یَقدِیْکُمُ اللهُ وَیَصَابِحُ بَالَکُمْ ۔ "

آذَا عَطَسَ آحَدُكُمْ فَلْيَقُلْ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَلْيَقُلْ آخُوهُ أَوْ صَاحِبُه' يَرْحَمُكَ اللَّهُ فَإِذَا قَالَ لَه' يَرْحَمُكَ اللَّهُ

فَلْيَقُلْ يَهْدِيْكُمُ اللهُ وَيُصْلِحُ بَالَكُمْ (صَحِي بَعَارى: صيف ٥٥٥٥، ابوداؤد: صيف ٢٣٥٥)

تشرت :۔ اس حدیث میں چھنگنے کے آداب بیان ہوئے ہیں۔جب کسی کو چھینک آئے تواسے منہ پر ہاتھ یارومال (ٹھو پیپر وغیرہ)

ر کھنا چاہے اور اَلْحَمْدُ لِلَه چھنکنے کے بعد کہنا چاہے۔ دوسرے لوگ جواس کے آس پاس ہوں انہیں چاہے کہ وہ چھنکنے والے کیلئے 

وعاكرے: يَهْدِيْكُمُ اللهُ وَيَصْلِحُ بَالَكُمْ لِعِن الله تمهيس بدايت دے اور تمبارے حالات الحجے كردے۔ یادرہے کہ یہ آداب نزلہ زکام والے مریض کے نہیں، جے چھینکیں بہت آتی ہوں بلکہ عام حالات میں کسی کوچھینک آنا

ایک نعت اور الله کافضل ہے اس کئے اس پر الحمد لله کر الله کی تعریف اور اس کا شکر اوا کیا جاتا ہے۔

موال: جائى آنى پركياكرناچائى؟

جواب: جارے بیارے نی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا: "جب تم میں ہے کسی کو جمائی آئے تواہے چاہئے کہ وہ اپناہاتھ مند پرر کھ کر منہ بند کرلے۔"

صدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

أَذَا تَثَاءَبَ أَحَدَكُمْ فَلْيُمْسِكَ بِيَدِم عَلَى فِي (صحح مسلم: حديث ٣٥١١، الوداؤد: حديث ٣٣٤٣)

تشرت نے بھائی آناستی کی علامت اور مرض کی نشانی ہے۔ اس لئے جمائی آنے پر منہ پہ ہاتھ رکھنا چاہئے اور جمائی کو روکنے کی کوشش کی جائے۔

### کھانے پینے کے آداب

سوال: کھانے پینے کے آواب کے بارے میں اللہ کے رسول صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے کیا فرمایا ہے؟

اور کھانا کھاتے ہوئے میر اہاتھ پلیٹ میں ہر طرف گھوم رہاتھا۔ نی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا:۔

"اے لڑے ہم اللہ پڑھ کر کھاؤاور اپنے دائیں ہاتھ سے کھاؤ، اور جو تمہارے سامنے (قریب) ہے وہ کھاؤ۔ اس كے بعد ميں نے بميشد ايسے بى كھايا۔"

جواب:۔ حضرت عمر بن ابی مسلم عبد اللہ الاسد بیان کرتے ہیں کہ میں نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے زیر گگرانی پرورش پار ہاتھا

*مدیث کے الفاظ یوں ہیں:*۔

عَنْ عُمرَ بْنِ اَبِي سَلْمَةً قَالَ كُنْتُ غُلَامًا فِي حِجْرِ رَسُوْلِ اللهِ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَكَانَتْ يَدِى تَطِيْشُ فِي الصَّحْفَةِ فَقَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَمِّ اللهَ وَكُلّ بِيَمِيْنِكَ

وَ كُلِّ مِمَّا يَلِينكَ (صحح بخارى: حديث ١٩٥٧، مسلم: حديث ٣٤٦٧)

تشرت :۔ اس مدیث میں کھانے پینے کے آداب بیان کئے گئے ہیں۔ لینی پلیٹ میں کھائیں، اپنے سامنے سے کھائیں ، پوری پلیٹ میں اِد ھر اُدھر ہاتھ نہ گھمائیں۔اگر کسی دوسرے کے ساتھ مل کر ایک ہی برتن میں کھارہے ہوں تو اپنے سامنے سے کھائیں۔ دوسرے کے سامنے جو چیز ہے اس کی طرف ہاتھ نہ لے جائیں۔ بسم اللہ الرحمٰن الرحیم پڑھ کر کھانا کھانا شروع کریں۔

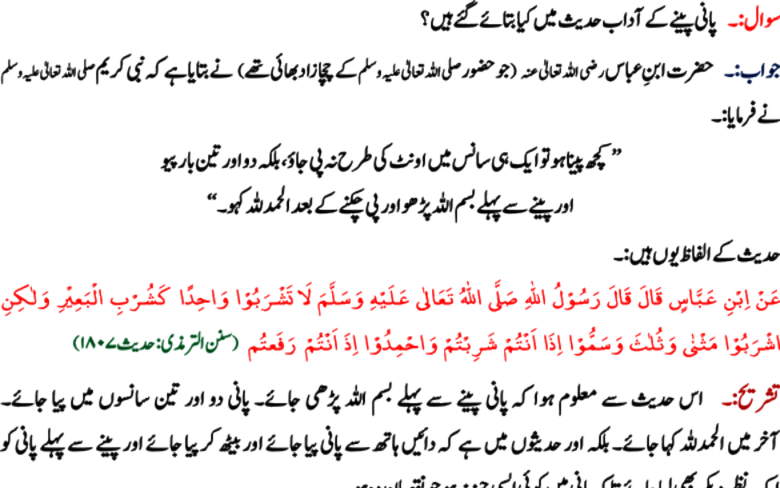
داعي باتھے کھائي۔ اور آخريس الحمدللد كہيں۔

ایک اور حدیث میں ہے کہ

عَنْ أَنَسٍ رَضِىَ اللهُ تَعَالَى عَنْهُ أَنَّه نَهٰى أَنْ يَشْرَبَ الرَّجُلُ قَامْمًا (مسلم: مديث ٢٥-١٨٠) تشرتے:۔ اس حدیث میں کھڑے ہو کر پینے سے منع کیا گیاہے اور کھڑے ہو کر کھانے پینے کو بہت براکہا گیاہے۔شادی بیاہوں اور

پارٹیوں میں اکثر لوگ کھڑے ہو کر کھاتے پیتے ہیں۔ حالا تکہ حدیث ِرسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میں ایسا کرنے سے منع کیا گیاہے۔

ہمیں چاہئے کہ ایسے موقعوں پر ہم خود بھی بیٹھ کر کھائیں پئیں اور دوسروں کو بھی بتائیں کہ اس طرح کھڑے ہو کر کھانے پینے سے الله كرسول صلى الله تعالى عليه وسلم في منع فرما يا بــــ



ایک نظر دیکھ بھی لیاجائے تاکہ پانی میں کوئی ایسی چیزنہ ہوجو نقصان وہ ہو۔

لباس کے بارے میں احادیث

"ریشی لباس اور سونے کے زیورات (سونا) میری اُمت کے مر دول کیلئے پہننا حرام ہے اور عور تول کیلئے حلال۔"

حُرِّمَ لِبَاسُ الْحَرِيْرِ وَالدَّهَبِ عَلَى ذُكُوْرِ اُمَّتِي وَاُحِلَّ لِإَنَا ثِهِمْ

(سنن النسائي: حديث ٥٥٠ ٥، سنن الترذي: حديث ١٦٣٢)

تشرت :۔ اس حدیث میں مَر دول کیلئے دو چیزول سے منع کیا گیا ہے۔ ریشمی کپڑے پہننے سے اور سونے کے زیورات یا کسی بھی

ا یک اور حدیث میں عور توں سے مشابہت اختیار کرنے یعنی عور توں کے سے لباس پہننے، ان کی طرح بناؤ سنگھار کرنے اور

شکل میں سونا پہننے سے خواہ وہ گھڑی کا چین ہو یا بٹن کی صورت میں ہو یا گلے میں لاکٹ کی صورت میں ہو۔

جواب: جارے بیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا:

ان کی طرح کے بال بنانے سے منع کیا ہے۔ حدیث اس طرح ہے:۔

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

سوال: کیالاے لاکیوں کی طرح کے رنگ برنگے لباس پہن سکتے ہیں؟

اوران عور توں پرجو مر دوں سے مشابہت اختیار کرتی ہیں۔"

"نى كريم صلى الله تعالى عليه وسلم في فرمايا، الله كى لعنت موان مر دول يرجو عور تول سے مشابهت اختيار كرتے ہيں

لَعَنَ اللَّهُ مُخَنَّثِي الرِّجَالِ الَّذِيْنَ يَتَشَبَّهُوْنَ بِالنِّسَاءِ وَالْمُتَرَجِّلَاتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْمُتَشَبِّهَات بِالرِّجَال (كنزالعمال ۱۸۹۱۱۲/۱۱ مه،وابن ماجه ۱۸۹۳)

عَنْ عَائشة قَالَتْ: كَانَ رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَلْبِسُ قَلَنْسُوَةً بَيْضَاء لَا طِئَةً گر کسی حدیث سے بیہ ثابت نہیں ہو تا کہ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم عام طور پر ننگے سر رہتے ہوں، بلکہ ٹو پی یاعمامہ میں سے کوئی نہ کوئی چیز بمیشہ پہنے رہتے تھے۔اس لئے نگلے سر رہنا مھیک نہیں بلکہ کوئی خوبصورت ی ٹوپی پہن کے رکھنا ہی بہتر اور

سوال: نظے سرر بنے یا ٹوئی پہننے کے بارے میں کوئی مدیث ہے؟

جواب: جی ہاں۔حضرت عائشہ رضی اللہ تعالی عنہا فرماتی ہیں: ۔

تشر تے:۔ اس حدیث سے حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کا سفید ٹوپی پہننا ثابت ہے اور دیگر احادیث میں عمامہ پہننے کا بھی بیان ہے

(كنزالعمال: حديث ١٨٢٨٥)

" نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم سفید ٹو پی پہنتے تھے جو آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے سرپر جمی رہتی تھی۔"

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔ پیشاب کی چھینٹیں پاؤں یا جسم کے بالباس کے کسی حصہ پرنہ پڑیں۔

سوال: پیشاب کرتے وقت کی کوئی خاص احتیاط بتائی گئے ہے؟

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

تَنَزَّهُوا مِنَ الْبَوْلِ فَإِنَّ عَامَّةً عَذَابَ الْقَبْرِ مِنْهُ (كْرُالْمَال،١٩٣٩٥) "تم میں سے جب کوئی محض پیشاب کرے تودائیں ہاتھ سے استخانہ کرے۔"

جواب: جی ہاں۔حضرت ابو ہر برہ رضی اللہ تعالی عند بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا:۔

ایک اور حدیث میں ہے کہ نی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلمنے فرمایا:۔

"پیشاب کی چینٹوں سے بچو۔اس لئے کہ عام طور پر قبر میں عذاب اسی وجہ سے ہو تاہے۔"

قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا شَرِبَ اَحَدُكُمْ فَلَا يَتَنَفَّسَ فِي الْإِنَاءِ وَإِذَا اَتَى الْخَلَاءَ فَلَا يَمَسَّ ذَكَّرَه ' بِيَمِينِهِ وَلَا يَتَّمَسَّحَ بِيَمِينِهِ ( بَخارى ، كتاب الوضو: حديث ١٣٩ ، صحيح مسلم : حديث ٢٩٢ ) نوٹ:۔ ہاتھ روم یا کھلی جگہ جہاں بھی پیشاب کرنے کی جگہ ہو، پیشاب کرتے وقت اس بات کا خاص خیال رکھا جائے کہ

### آداب بيت الفلاء

(باتھ روم حبانے کے آداب)

سوال: کیاحدیث میں بیت الخلاء (باتھروم) کے آداب بھی بیان ہوئے ہیں؟

جواب نہ جی ہاں۔ بیت الخلاء کے آواب سکھاتے ہوئے ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایانہ

یہ بیت الخلاء جِنّات کے رہنے کی جگہیں ہیں توجب کوئی شخص بیت الخلاء جائے تواسے چاہئے کہ وہ یہ کہتا ہوا جائے:۔

اَللُّهُمْ اِنِّي اَعُوْدُبِكَ مِنَ الْخُبُثِ وَالْخَبَابِثِ

یعنی اے اللہ میں نایاک جنوں (نرومادہ) سے تیری پناہ ما تکا ہوں۔

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

اَنَّ هٰذِهِ الْخُشوشَ مُحتَضِرَةً فَاذِا اَلَى اَحَدُكُم الْخَلَاءَ فَلَيَقُلَ اَعُوْذُ بِاللهِ مِنَ الْخُبُثِ وَالْخَبَائثِ (الوداود:حديث،ابن ماج:حديث،191،ومثكوة باب آداب الخلاء،منداح ١٨٥٢٥)

سوال: کیابیت الخلاء میں بیٹھنے کا کوئی خاص طریقہ ہے؟

جواب:۔ جی ہاں۔حضرت ابوابوب انصاری رضی اللہ تعالیٰ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:۔ " بیری نام میں میں میں میں میں میں میں میں میں اللہ تعالیٰ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:۔

"جبتم قضائے حاجت کیلئے (باتھ روم) جاؤتونہ قبلہ کی طرف منہ کرکے بیٹھواورنہ قبلہ کی طرف پیٹے کرکے۔"

فاظ يون بين: ـ

عَنْ اَبِي اَيّوبَ الْاَنْصَارِيّ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اِذَا اَلَى اَحَدُكُمْ الفَائطَ فَلَا يَسْتَقْبِلِ الْقِبْلَةَ وَلَا يُوَلِّهَا ظَهْرَه شَرِّقُوا اَوْ غَرِّبُوا (صحى بخارى باب١٠١،صديث ١٣١،صحى مسلم:صيث٣٨٨)

تشرت نے۔ باتھ روم میں اگر w.c اس طرح لگی ہو کہ اس پر بیٹھنے سے منہ قبلہ کی طرف ہو تا ہویا پیٹھ قبلہ کی طرف ہوتی ہو ترباب نتا میں میں میں کی کار مزفر دیا ہے وہ ان کو میں سے میں مار پر کا کے میں مار میں کی سے میں میں شہر

توالیے باتھ روم میں قضائے حاجت کیلئے نہ بیٹھنا چاہئے جہاں کہیں W.C اس طرح لگی ہو اسے جلدی اکھڑواکر دوسرے رُخ سے لگواناچاہئے تاکہ بیٹھنے والے کا رُخ یا پیٹھ قبلہ کی طرف نہ ہو۔ کھلی جگہ پر جہاں باتھ روم نہ ہوں اور لوگ کھیتوں کھلیانوں میں

قضائے حاجت کو جاتے ہوں وہاں بھی خیال ر کھنا چاہئے کہ قبلہ کی طرف منہ یا پیٹھ کرکے نہ بیٹھیں۔

سوال: باتھروم سے نکلنے کی بھی کوئی دعاہے؟ جواب ند جی بال، نبی کریم صلی الله تعالی علیه وسلم نے فرمایا، جب تم میں سے کوئی مخص بیت الخلاء سے باہر نکلے توبیہ کہے:۔ ٱلْحَمْدُ لِلهِ الَّذِي ٱذْهَبَ عَنِي الْآذَىٰ وَعَافَانِي

یعنی تمام تعریفیں اللہ کیلئے ہیں جس نے مجھ سے اس تکلیف دہ چیز کو دور کیا اور مجھے عافیت بخشی۔

عَنْ اَنَسٍ رَضِىَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ قَالَ كَانَ النَّبِي صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إذَا خَرَجَ مِنَ الْخَلَاءِ قَالَ

اَلْحَمْدُ لِلهِ الَّذِي اَذْهَبَ عَنِي الْآذي وَعَافَانِي (سنن ابن اج: مديث ٢٩٧، ومشكوة باب آداب الخلام)

تشرت بیت الخلاء کے آداب کے بارے میں اور بھی احادیث ہیں، جن میں ریات بھی بتائی گئے ہے کہ بیت الخلاء میں باتیں کرنا، کھانسنا، کسی کی بات کاجواب دینا منع ہے۔

بسااو قات سے دیکھا گیاہے کہ لوگ ہاتھ روم کے اندر ہوتے ہیں اور ہاہر سے کوئی دوسر ا آواز دینے لگتاہے کہ جلدی کرو،

باہر آئ، یا گھر والے پوچھنے لگتے ہیں کون ہے باتھ روم میں اور اندر والا اپنانام بتاتا ہے۔ای طرح بعض جگہوں پر باتھ روم میں بھی فون کے ہوتے ہیں اور لوگ وہال بھی فون س کر جواب دیتے ہیں، یہ سب اسلام کے سکھائے ہوئے آ داب اور اسلامی کلچر

مسجدوں، مدرسوں، اسکولوں، کالجوں اور دیگرعام مقامات پر ہے ہوئے باتھ روموں کے اندر لوگ کچھ باتنس لکھتے رہتے ہیں یہ بہت ہی خراب عادت اور برا کام ہے۔ ایسانہیں کرناچاہے۔

سوال: سونے کیلئے لیٹنے کا کوئی طریقہ ایسا بھی ہے جس سے منع کیا گیا ہو؟

جواب: جی ہاں، منہ کے بل لیٹنے (او ندھالیٹنے) سے منع کیا گیاہ۔ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا: قُم فَإِنَّهَا نَوْمَةً جَهَنَّمِيَّةً يعني اَلنَّومُر عَلَى الْوَجْمِ

أٹھو کہ اس طرح سوناجہنیوں کاسوناہے یعنی چیرے کے بل۔ (كنزالعمال ٩/١٥ ١٣٥٤م، ابن ماجه، كتاب الاوب باب النهي عن الاضطحاع على الوجه ١٥٥٥)

سنن ابن ماجہ میں اس روایت میں میہ بھی ہے کہ حضرت جنید نامی ایک صحابی او تدھے لیٹے ہوئے تھے کہ اللہ کے رسول صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے انہیں اس حال میں لیٹنے سے منع کرتے ہوئے فرمایا کہ اے جنید اُٹھوا ور یوں نہ لیٹو کہ رہے جہنیوں کاسالیٹنا ہے۔ «عبادات»

### نماز کے بارے میں احادیث

سوال: کیا بچوں کو نماز پڑھنے کا تھم اللہ کے رسول صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے دیاہے؟

جواب: جی ہاں۔ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا:۔

"اپنے پچوں کو جب وہ سات سال کے ہو جائیں تو نماز پڑھنے کو کہواور جب وہ دس برس کے ہو جائیں توانہیں نماز اوانہ کرنے پر مارو۔اوران کے بستر الگ کر دو۔"

مریث کے الفاظ یوں ہیں:۔

عَن عَمْرو بن شُعَيْب عَن اَبِيْهِ عَن جَدِّم قَالَ قَالَ رَسُوْلُ اللهِ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُروًا اَوْلَادَكُمْ بِالصَّلَوٰةِ وَهُمْ اَبْنَاءُ سَبْعِ سِنِيْنَ وَاضْرِبُوْهُمْ عَلَيْهَا وَهُمْ اَبْنَاءُ عَشَرُ سِنِيْنَ وَفَرِّقُوْا

بَيْنَهُمْ فِي الْمَضَاجِعِ (سنن ابوداؤد: حديث ١٨م، ومنداح ٢٨٠٢)

تشر تگ:۔ نماز اگرچہ بالغ ہونے پر فرض ہوتی ہے اور بچے عموماً پندرہ سولہ سال برس میں بالغ ہو جاتے ہیں جبکہ بچیاں تیرہ چو دہ سال میں لیکن نماز کے بارے میں اللہ کے رسول سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا تھم بیہ ہے کہ سات سال سے ہی شروع کر دی جائے اور اگر دس سال کی عمر کا بچیہ ہو جائے اور وہ نمازنہ پڑھے تواسے سختی سے کہا جائے یہاں تک کہ پھر بھی نہ پڑھے تواسے سزاکے طور پر

اس کی پٹائی بھی کی جاسکتی ہے۔

بچوں کوچاہئے کہ وہ خو دہی نماز کا خیال رکھیں۔سات سال کی عمرسے ہی پابندی سے نماز اداکریں تا کہ والدین کویہ ضرورت ہی نہ پڑے کہ وہ ان کی پٹائی لگائیں۔

# سوالنه محرين نماز پر هنابېتر بيامسجدين؟

..

"جماعت کے ساتھ ادا کی جانے والی نماز پر اس نماز سے ستائیس منازیادہ تواب ملتاہے جو اکیلے پڑھی جائے۔"

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

عَنْ أَبِي سَعِيْد أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيّ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُوّلُ صَلَّوْهُ الْجَمَاعَةِ تَفْضُلُ صَلَّوْهَ الْفَذِّ بِسَبْعٍ وَعِشْرِيْنَ دَرَجَةً ( بخارى باب فعنل صلاة الجماعة: حديث ٢٠٩، وصحيح مسلم: حديث ١٠٣٨)

تشري: اس مديث سے معلوم ہوتا ہے كہ تھر پرياكہيں بھى اكيلے نماز پڑھيں كے توايك نماز كا ثواب ايك بى كا ہے جبكہ مسجد ميں یا مسجد کے علاوہ جماعت کے ساتھ نماز ادا کریں گے تو ستائیس کنا زیادہ تواب ملتا ہے۔ اس لئے نمازِ با جماعت مسجد میں ہی

ادا کرنی چاہئے۔

سوال: کوئی ایساعمل ہے جس سے ایک مسلمان کے سارے گناہ معاف ہو جائیں؟

جواب:۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ نے فرمایا نہ

"جو هخص بر نمازك بعد سسمار سبحان الله ، سمار الحمد لله ، اور سمار الله اكبر اور لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحَدَه ' لَا شَرِيْكَ لَهُ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِيْرَ پِرْ هِ تُواس كُنْمَام كناه معاف كرويئ جاتے ہيں،

اگرچہ سمندر کے جھاگ کے برابر بی کیوں نہ ہوں۔"

*حدیث کے الفاظ یوں ہیں:*۔ عَنْ اَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ سَبَّحَ اللَّهَ

فِي دُبُرٍ كُلِّ صَلْوَةٍ ثَلْثًا وَثَلْثِيْنَ وَحَمِدَ اللَّهَ ثَلَاثًا وَ ثَلَاثِيْنَ وَكَبَّرَ اللَّهَ ثَلَاثًا وَ ثَلَاثِيْنَ فَتِلْكَ تِسْعَةً وَّ تِسْعُونَ وَقَالَ تَمَامَر الْمَاثَةِ لَا اِلٰهَ اللَّهُ وَحْدَهُ لَاشَرِيْكَ لَهُ لَهُ الْمُلَّكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ

شَىءٍ قَدِيْرَ غُفِرَتْ خَطَايَاهُ وَإِنْ كَانَتْ مِثْلَ زَبَدِ الْبَحْرِ (صحح مسلم:مديث٩٣٩)

تشریج:۔ نماز ایک ایسی عبادت ہے کہ جس کیلئے وضو بنانے پر بھی گناہ معاف ہوتے ہیں۔ جس کیلئے مسجد کی طرف چل کر جانے پر بھی گناہ معاف ہو جاتے ہیں، جس کی ادائیگی سے اللہ تعالیٰ راضی ہو تاہے۔ جس کے بعد دعا کریں تو دعا قبول ہوتی ہے۔

جس کے بعد حدیث میں بیان کئے گئے الفاظ پڑھیں تو کتنے ہی گناہ کیوں نہ ہوں سب کے سب معاف ہوجاتے ہیں (سوائے کبیرہ گناہوں کے) ۔ قیامت کے دن سب سے پہلا سوال نماز کے بارے میں ہو گا کہ بتاؤ نماز ادا کیا کرتے تھے یا نہیں؟ حالا نکہ اللہ تعالیٰ کو سب کا حال معلوم ہے۔

مسجد کے آداب

« کوئی بد بو دار چیز ، کچی لہن ، پیاز وغیر ہ کھا کرمسجد وں میں نہ آیا کرو۔ "

عَنْ ابنِ عُمَر أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ مَنْ أَكُلَ مِنْ هٰذهِ الْبَقْلَةَ فَلَا يَقْرُبَنَّ

جواب:۔ جی ہاں۔ نماز کے بے شار ظاہری اور باطنی فائدے ہیں۔ان میں سے ایک ظاہری فائدہ بیہ ہے کہ اس سے شفاملتی ہے۔

''میں مسجد میں دردِ شکم کی وجہ سے لیٹا ہو اتھا، رسول اللہ سلی اللہ تعالیٰ علیہ دسلم تشریف لائے اور (مجھ سے) فرمایا کیاتم بیار ہو؟ میں نے کہا

مَسْجِدَنَا حَتَّى يَذْهَبَ رِيْحُهَا يَعنِي الثَّوْمِ (مسلم، كَابِ الساجد: حديث ٨٤١، صحح بخارى: حديث ٨٠١)

جواب: مسجدے آواب کے بارے میں ایک بات جارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے بیہ فرمائی ہے کہ

في الصَّلوٰةِ شِفَاءٌ (كتاب الطيب ابولعيم، ابن ماجد: حديث ٣٣٨٩)

عَنْ اَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ هَجَّرَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَهَجَّرْتُ فَصَلَّيْتُ ثُمَّ جَلَسْتُ فَالْتَفَتَ إِلَىَّ

بال يار سول الله ملى الله تعالى عليه وسلم- آپ صلى الله تعالى عليه وسلم نے فرما يا، أشھواور نماز پر عو-بے فتک نماز ميں شفاء ہے۔"

النَّبِئُ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ اشِكَمَتْ دَرْدُ قُلْتُ نَعَمَ يَا رَسُولَ اللهِ قَالَ قُمْ فَصَلِّ فَإِنَّ

سوال: نمازے جسم وجان کو بھی کوئی فائد پنتاہے؟

حضرت ابوہر پر ہ رضی اللہ تعالی عنہ بیان کرتے ہیں کہ

سوال: مسجدے آداب کیابیں؟

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

عمل کا ثواب بھی ملے گااور صفائی بھی خوب ہو گی۔

سوال: وضويس مسواك كرنے كى كياوجهدع؟

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

رضی الله تعالی عنها بیان کرتی بین که الله کے رسول صلی الله تعالی علیه وسلم نے فرمایا:

لِلْفَيمِ مَرْضَاةً لِلرَّبِ (صحح بخارى، كتاب الصوم، سنن النسائى: مديث ٥) ایک اور حدیث میں ہے کہ "الله كے رسول صلى الله تعالى عليه وسلم رات اور دن ميں جب بھى سو كر أشھتے تو وضو كرنے ہے پہلے مسواك كرتے تھے۔" ان کے استعال سے دانت اور معدہ اکثر خراب رہتے ہیں۔ اس لئے اور بھی ضروری ہے کہ مسواک یا ٹوتھ برش استعال کریں، ٹوتھ برش سے بھی منہ اور دانت خوب صاف ہو جاتے ہیں لیکن اگر اس کے ساتھ ساتھ مسواک بھی استعال کیا جائے تو سنت پر

تشریج:۔ مسواک کرنا سنت ہے اور اس کا مقصد دانتوں اور منہ کی صفائی ہے، آج کل جس طرح کی غذائیں ہم کھاتے ہیں

جواب:۔ وضو بناتے وقت مسواک کرنے کا مقصد منہ کو بد ہوسے پاک کرناہے، حدیث نثریف میں ہے، حضرت عاکثہ صدیقتہ

"مسواك منه كوپاك كرتى ہے اور پر ورد گار كوراضى كرتى ہے۔"

عَنْ عَائشَة رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهَا قَالَت: قَالَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ السِّوَاكُ مَطَّهَرَةً

سوال: والدين كبارك من آب كياجات بين؟

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

خوش ر کھاتواس سے اللہ بھی خوش ہو تاہے۔

جواب: ابواوراتی یاباپ اور مال یاپایا اور ماما کو والدین کہتے ہیں۔

سوال: والدين كربار مين جارب بيار بيار بي صلى الله تعالى عليه وسلم في جميس كيابتايا بيع؟

جواب: والدين كے بارے ميں جارے بيارے نبي صلى الله تعالى عليه وسلم نے فرمايا ہے:

"اگر کسی کے ماں باپ اس سے ناراض ہوں تو اللہ تعالیٰ بھی اس سے ناراض ہو جاتا ہے۔

اور اگر ماں باپ خوش ہوں تو اللہ تعالیٰ بھی ایسے بچوں سے خوش ہو تاہے۔"

عَنْ اَنْسٍ قَالَ مَنْ اَرْضَى وَالِدَيْهِ فَقَدْ اَرْضَى الله وَمَنْ اَسْخَطَ وَالِدَيْهِ فَقَدْ اَسْخَطَ الله

(كنزالعمال،ج١٦،٥٠٤)

تشریج:۔ اس حدیث سے معلوم ہو تاہے کہ والدین کو ناراض کرنے سے اللہ تعالیٰ ناراض ہو تاہے اور اگر کسی نے اپنے ماں باپ کو

والدین کے بارے میں احادیث

# ﴿ حقوق ﴾

والدین کے حقوق

جواب نہ ایک صاحب خانہ کعبہ کے طواف کے دوران اپنی مال کو اپنی پیٹے پر اُٹھائے ہوئے طواف کروارہے تھے کہ اس اثناء میں

ان کی نظر نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر پڑی اور انہوں نے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے پوچھا کہ کیا (پیٹے پر اپنی مال کو اٹھاکر

(تفسيرابن كثير سورهٔ بنی اسرائیل تفسیر آیت ۲۳، بحواله مند بزاز)

تشريج: خانه كعبه كے ارد گر دسات چكر عبادت كى نيت سے لگانا طواف كبلا تاہے۔ اگر كوئى مخص كسى كو اپنى پيٹے پر أثفاكر جلے

توظاہر ہے کہ بیہ خاصامشقت کا کام ہے اور چند قدم چل کروہ تھک جائے گا۔ حدیث میں بیان ہوا کہ ایک مخض اپنی امی کو اپنی پیٹیے پر

اُٹھاکر طواف کر رہاتھا کہ اس کی ملا قات پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ دسلم سے ہو گئی اور اس نے ان سے یو چھے ہی لیا کہ بیہ جو میں اپنی امی کو

ا تنی مشقت سے طواف کر وار ہاہوں تو کیا اس سے میری امی کے جو حقوق مجھ پر ہیں وہ ادا ہو جائیں گے؟ تو پیارے نبی سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم

نے فرمایا نہیں۔ اس کا مطلب میہ ہوا کہ مال کے حقوق مچوں پر بہت زیادہ ہیں اس قدر زیادہ کہ اگر کوئی اس کو اپنی پیٹے پر اُٹھا کر

طواف جیسی عبادت بھی کروائے جب بھی وہ حقوق ادا نہیں ہوتے۔ پھر پیارے نبی سلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا، نہ ایک آ ہ کے برابر۔

کیو تکہ انہوں نے بچپن میں بچوں کی بہت زیادہ محنت و مشقت سے دیکھ بھال اور پرورش کی جس کی وجہ سے بچوں پر ان کے حقوق

بہت زیادہ ہیں۔

ثابت ہوا کہ مال کے حقوق بچوں پر بہت زیادہ ہیں اور بچوں کو اپنے ماں باپ کی فرمانبر داری اور بہت خدمت کرنی چاہئے

سوال: والدين كے حقوق كے بارے ميں جارے نبي (كريم) صلى الله تعالى عليه وسلم في كيا فرمايا ہے؟

طواف کرواکر) میں نے ان کاحق اوا کر دیا؟ پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، نہیں بلکہ ایک آ ہ کے برابر بھی نہیں۔

| L | ۰ |   |   |
|---|---|---|---|
| u |   | 7 | ě |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   |   |   |
|   |   | ø |   |

سوال: والدين (مان باب) كے حقوق كے بارے ميں جارے بيارے نبي صلى الله تعالى عليه وسلم نے كيا فرمايا؟ جواب: والدين كے بارے ميں جارے بيارے ني صلى الله تعالى عليه وسلم نے فرمايا: "الله تعالیٰ کی رضاوالد کی رضامیں ہے اور الله تعالیٰ کی ناراطنگی والد کی ناراطنگی میں ہے۔" مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔ عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍو عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ۖ قَالَ رِضَى الرَّبِّ فِي رِضَى الْوَالِدِ وَسَخَطُا الرَّبِ فِي سَخَطِ الْوَالِدِ (سنن الرَّذي: حديث ١٨٢١) تشریج :۔ اس حدیث شریف میں بتایا گیا ہے کہ اگر کسی کے والدین اس سے ناراض ہوں تو اللہ تعالیٰ بھی اس مختص سے ناراض ہو جاتا ہے۔ اور اگر کوئی محض اپنے والدین کی خدمت کرکے انہیں راضی (خوش) رکھے تو اس محض سے اس کے اس عمل (خدمت) کی وجہ سے اللہ تعالی بھی راضی (خوش) ہو تاہے۔ یعنی والدین کو کسی صورت ناراض نہیں کرنا چاہئے کیونکہ ان کی ناراضگی سے اللہ تعالیٰ ناراض ہوتا ہے اور جس مخض سے الله تعالی نارض ہو جائے تو پھر اس کو کسی کام میں نہ تو کامیابی ہوسکتی ہے اور نہ آخرت میں اس کی بخشش۔ میں آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ہاتھ میں ہاتھ دے کر رہیہ وعدہ (بیعت) کر تاہوں کہ ہجرت اور جہاد (کی جب ضرورت ہوگی) کرو**ں گا** اوراس پراللہ تعالی سے اجروثواب کی اُمیدر کھتا ہوں۔ پیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے اس محض سے پوچھا کہ کیا تمہارے والدین میں سے کوئی زِندہ ہے؟ اس نے کہا کہ دونوں زندہ ہیں۔ پیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا، کیا تم اللہ سے اَجر کی اُمید رکھتے ہو؟ اس نے کہا، جی ہاں۔ پیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرما یا ، اپنے والدین کے پاس چلے جاؤ اور ان سے حسن سلوک کرو۔ مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔ ٱقْبَلَ رَجُلُّ اِلَى النَّبِيّ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ أَبَايِعُكَ عَلَى الْهِجْرَةِ وَالْجِهَادِ اَبْتَغِيّ اَلْاَجْرَ مِنَ اللهِ قَالَ فَهَلَ مِنْ وَ الِدَيْكَ اَحَدُّ حَيُّ قَالَ نَعَمْ بَلْ كِلَاهُمَا - قَالَ فَتَبْتَغِى الْآجْرَ مَنَ اللهِ قَالَ نَعَمْ قَالَ فَارْجِعَ إِلَى وَالِدَيْكَ فَأَحْسِنْ صُحْبَتَهُمَا (صحح مسلم كاب البروالصله: حديث ١٣٨٨) تشرت کنہ اگر کوئی مخص اتنا بڑا نیکی کا کام کرنا چاہے کہ اسے اللہ سے ججرت اور جہاد جبیہا ثواب ملے تو اسے چاہئے کہ وہ اپنے والدین کی خدمت کرے۔والدین کی خدمت کرنے سے اسے ہجرت اور جہاد جتنا تواب ملے گا۔

جواب:۔ ماں باپ کی خدمت کرنے سے اللہ تعالیٰ خوش ہو تاہے اور آخرت میں جنت ملے گی۔اس سلسلہ میں ہمارے پیارے نبی

صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ہیہ حدیث قابلِ غور ہے کہ ایک مختص نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور کہنے لگا کہ

سوال: مال باپ كى خدمت كرنے سے كياماتا ہے؟

(سنن نسائي: حديث ۵۰۵۳، وابن ماجه: حديث ا۲۷۷) تشرت اس مدیث کامطلب بیہ کہ اگر کوئی مخص اس نیت اور ارادہ سے جہاد میں شامل ہونا چاہے کہ اسے اللہ تعالیٰ اس کے بدلے میں جنت دے اور اس مختص کے ماں باپ یا صرف ماں ہی زندہ ہو تواسے چاہئے کہ وہ جہاد کی بجائے ماں کی خدمت کرے۔ مال کی خدمت کرنے سے اسے آخرت میں جنت مل جائے گی۔ یعنی مال کی خدمت اتنی بڑی بات اور انتا بڑا کام ہے کہ جس سے جنت ملتی ہے۔ اور یہ جو کہا گیاہے کہ جنت ماؤل کے قدموں کے پنچے ہے۔ تواس سے مرادیہ ہے کہ جنت کو تلاش کرنے کیلئے کہیں دُور جانے کی ضرورت نہیں ، نہ اس کیلئے کہیں دور جاکر عبادت کرنے کی ضرورت ہے بلکہ اگر کوئی مخض اپنے گھر پر ہی اپنے ماں باپ یامال کی خدمت کر تارہے تواسے اس عمل کی وجہ سے جنت مل جائے گی۔

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔ عَنْ مُعَاوِيَةً بن جَاهِمَةً أَنَّ جاهِمَةً جَاءَ إلى النَّبِيّ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ يَا رَسُولَ اللهِ اَرَدْتُ اَنْ اَغزُو وَقَدْ جِئْتُ اَسْتَشِيْرُكَ فَقَالَ هَلْ لَكَ مِنْ أُمِرِ قَالَ نَعَمْ قَالَ فَالْزِمْهَا فَإِنَّ الْجَنَّةَ عِنْدَ رِجَلِهَا

جواب:۔ جی ہاں۔ماں باپ کی خدمت جہاد سے بھی بہتر (افضل) ہے۔ایک آدمی ہمارے پیارے نبی سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے پاس آیا

اور کہا کہ میں جہاد (جنگ) میں شامل ہونا چاہتا ہوں۔ اور اس سلسلہ میں آپ سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے مشورہ لینے آیا ہوں۔

آپ صلی الله تعالی علیه وسلم کا کیامشورہ ہے؟ پیارے نبی صلی الله تعالی علیه وسلم نے اس سے بوچھا، کیا تمہاری والدہ زندہ ہیں؟ اس نے کہا

جی ہاں زندہ ہیں۔پیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا، تو پھر ان کی خدمت کرو، کو ینکہ جنت ماں کے پاؤں کے بیچے ہے۔

سوال: کیامال باپ کی خدمت جہادے بہترے؟

پیارے نبی سلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرما یا، تمہاری مال۔ انہوں نے پھر پوچھا کہ پھر کون حقد ارہے؟ پیارے نبی سلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرما یا، تمہاری ماں۔انہوںنے پھر پوچھا کہ پھر کون حقدارہے؟ پیارے نبی سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، تمہارا باپ۔پھر دیگر قریبی رِشتہ دار مدیث کے الفاظ میہ ہیں:۔ عَنْ بَهْرِ ابْنِ حَكِيْمٍ عَن اَبِيه عَن جَدِّم قَالَ قلتُ يَا رَسُوْلَ الله صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ اَبَرُّ قَالَ أُمَّكَ قُلْتُ ثُمَّ مَنْ قَالَ أُمَّكَ قُلْتُ ثُمَّ مَنْ قَالَ أُمَّكَ قُلْتُ ثُمَّ مَنْ قَالَ اَبَاكَ ثم الْاَقْرَبَ فَالْاَقرَبَ تشریج نہ اس حدیث سے معلوم ہو تاہے کہ یوں تو ماں باپ دونوں ہی اچھے بر تاؤ، حسن سلوک کے حقدار ہیں مگر ماں چو نکہ بہت زیادہ تکلیفیں بر داشت کرکے بیچے کو پالتی ہے اس لئے وہ بہت زیادہ اچھے بر تاؤ کی مستحق ہے۔اگرچہ باپ بھی حسن سلوک کا حقد ارہے۔ اس حدیث سے بعض جاہل لوگ بیہ سمجھ لیتے ہیں کہ بس باپ کا تو کوئی حق ہی نہیں اگر ہے بھی تو چوہتھے درجہ میں۔ حالا تکہ اس کا بیہ مطلب ہر گزنہیں بلکہ مقصد ماں کی بہت زیادہ خدمت کرنے کی طرف توجہ دلاناہے اور باپ اگر ناراض ہو جائے توخداناراض موجاتا ہے بدبات بھی نہیں بھولنی چاہئے۔

زیادہ حقدار کون ہے؟ پیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے جواب دیا، تمہاری ماں۔ انہوں نے پھر پوچھا کہ اس کے بعد؟

جواب:۔ دونوں خدمت اور حسن سلوک کے حقدار ہیں، مگر چونکہ ماں بیچے کی پرورش میں بہت زیادہ تکلیفیں اُٹھاتی ہے

اس لئے وہ خدمت اور حسن سلوک کی مستحق بھی زیادہ ہے۔ ہمارے پیارے نبی سل اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے پاس ایک صحابی (رضی اللہ تعالیٰ عنہ)

آئے اور انہوں نے آگر ہوچھا کہ اے اللہ کے رسول (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم)! بیہ بتایئے کہ میرے اچھے برتاؤ (حسن سلوک) کا

سوال:۔ ماں اور باپ میں سے زیادہ خدمت اور حسن سلوک کا حقد ار کون ہے؟

سوال: کیاکی صدیث میں آیا ہے کہ باپ کی ناراضگی سے اللہ تعالی ناراض ہوجاتا ہے؟
جواب: جی بال وہ صدیث اس طرح ہے: ۔
عَنْ عَبْدِ اللّٰهِ بْنِ عُمْرَ رَضِیَ اللّٰهُ تَعَالَى عَنْهُمَا قَالَ قَالَ رَسُولَ اللّٰهِ صَلَّى اللّٰهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ
مِنْ عَبْدِ اللّٰهِ بْنِ عُمْرَ رَضِیَ اللّٰهُ تَعَالَى عَنْهُمَا قَالَ قَالَ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ
رِضی الرَّبِ فِی رِضٰی الوَالِدِ وَسَخَطُ الرَّبِ فِی سَخَطِ الْوَالِد (سنن الترفری: حدیث ۱۸۲۱، ومشکلوة باب البروالسله)
تشر تئ باپ اگر کی وجہ سے ناراض ہوجائے تو اس مخص سے اللہ تعالیٰ بھی ناراض ہوجاتا ہے۔ اس لئے الله کی ناراضگی سے بچنے
اور اللہ تعالیٰ سے اپنی مرادیں حاصل کرنے اور اس کوراضی رکھنے کا طریقہ یہ ہے کہ والدکو کبھی ناراض نہ کیا جائے؟

س<mark>وال:۔</mark> اگر کسی کے والدین انتقال کر پچے ہوں اور اسے ان کی خدمت کا موقع نہ مل پایا ہو تووہ کیا کرے؟ جو اب:۔ اگر کسی کے والدین انتقال کر پچے ہوں گر والدین کے رِشتہ دار اور دوست ہوں تو ان سے اچھا برتاؤ (نیکی) کرنا چاہئے

بہارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرما یا، بہترین نیکی انسان کا اپنے والدین کے دوستوں کے ساتھ نیکی کرتاہے۔ حدیث کے الفاظ اس طرح ہیں:۔

تشریج:۔ اس صدیث میں میہ بتایا گیاہے کہ والدین کے دوستوں کا احترام کیا جائے اور ان سے اچھابر تاؤ (نیکی) کی جائے۔

سوا<mark>ل:۔</mark> اگر مجھی والدین غضے ہو جائیں تو کیا کیا جائے؟ جواب:۔ اگر کسی وجہ سے والدین مجھی غصہ کریں تو جمیں خاموش ہو جانا چاہئے اور اپنی زبان سے کوئی ایسالفظ نہیں ٹکالنا چاہئے

جس سے ان کو مزید خصہ آئے، بلکہ انہیں راضی کرنے کی کو سشش کرنی چاہئے۔ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرما یا:۔ "اس مخص نے اپنے والدین کے ساتھ نیکی نہیں کی جس نے ان کی طرف خصہ سے دیکھا"۔

مديث ثريفك كاصل الفاظ اس طرح بين: وَلَمْ يُبَرِّ وَالِدَيْهِ مَن احدًّ النَّظَرَ إِلَيْهِمَا فِي حَالِ الْمُقُوّقِ (سنن دارتظن)

تشرتے:۔ ماں باپ کی طرف غصے سے دیکھنا بھی منع ہے اور ان سے غصہ سے کوئی بات کہنا تو بہت ہی بر ااور گناہ کا کام ہے۔

سوال: والدين ك احرزام ك بارك مين جارك بيك نبي صلى الله تعالى عليه وسلم في كيا فرما يا ب جواب:۔ والدین کے احترام کی جمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے بہت تاکید کی ہے، ایک بار ایک صاحب ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے پاس آئے ان کے ساتھ ایک بوڑھے آدمی بھی تھے۔ پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ان سے پوچھا، بیہ تمہارے ساتھ کون صاحب ہیں؟ انہوں نے کہا، بیہ میرے والد ہیں۔ پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، تو پھرتم ان کے آگے مت چلو، اور نہ ان کو گالی ولانے کا ذریعہ بنو اور نہ ان کے بیٹھنے سے پہلے بیٹھو، اور نہ ان کو ان کا نام لے کرپکارو۔ *حدیث کے الفاظ یوں ہیں:*۔ عَنْ عَائشَة رَضِىَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهَا قَالَتْ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا تَمشِ أَمَامَ اَبِيْكَ وَلَا تَسْتَسَبَّ لَه وَلَا تَجِلِسَ قَبْلَهُ وَلَا تَدْعُهُ بِإِسْمِهِ (كَرْالعمال: مديث ٢٥٥١، وطراني في الاوسط) تشریج:۔ والدین کے ساتھ کہیں جانے کا اتفاق ہو تو ان کے پیچھے چلیں آگے نہ چلیں، یا ان کے بائیں جانب ایک قدم چیچے چکیں، ان کے ساتھ بیٹنے کا اتفاق ہو تو جب تک وہ کھڑے ہیں کھڑے رہیں، اور ان کے بیٹنے کے بعد بیٹھیں۔ وہ بیٹھ جائمیں توان کے سامنے سکڑ سمٹ کر ادب سے بیٹھیں، پاؤل پھیلا کر اور اس طرح نہ بیٹھیں جس طرح اپنے ہم عمر دوستوں کے ساتھ بیٹھتے ہیں۔ان سے بات کریں تو نرم کیجے میں اور نظریں جھکا کر احتر ام سے دھیمی آ واز میں بات کریں۔ کسی کے والدین کو گالی نہ دیں ور نہ وہ پلٹ کر آپ کے والدین کو گالی دے گااس طرح آپ اپنے والدین کو گالی دلانے کا ذریعہ بنیں گے۔ جواب:۔ جی ہاں عام طور پر کوئی ایپنے والدین کو گالی نہیں دیتا۔ گر اب اس ماڈرن معاشر ہ میں ایسے لوگ بھی ہیں جو اپنے والدین کو گالی دینے لگے ہیں اور کچھ ایسے ہیں جوخو د تو گالی نہیں دیتے مگر کسی دوسرے سے گالی دلوا دیتے ہیں۔ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالی عليه وسلم نے فرمایا:۔ ''کبیرہ (بڑے بڑے) گناہوں میں سے ایک ہیہ بھی ہے کہ انسان اپنے والدین کو گالی دے۔ کسی نے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے بوچھا کہ بارسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! کیا کوئی محنص اپنے والدین کو بھی گالی دیتاہے؟ پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرما یا ہاں! کوئی کسی دوسرے محتص کے باپ کو گالی دے اور پھر وہ محتص اس کے باپ کو گالی دے۔ بیہ کسی کی مال کو گالی دے اور پھروہ محض پلٹ کراس کی ماں کو گالی دے۔" مدیث کے الفاظ اس طرح ہیں:۔ عَنْ عَبد الله بِن عَمرٍو قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنَ الْكَبَائرِ شَتْمُ الرَّجُلِ وَالِدَيْهِ قَالُوْا يَا رَسُولَ اللهِ وَهَلْ يَشْتِمُ الرَّجُلُ وَالِدَيْهِ ﴾ قَالَ نَعَمْ يَسُبُّ اَبَا الرَّجُلِ فَيَسُبُّ اَبَاهُ وَيَشُبُّ أُمَّةُ فَيَسُبُ أُمَّةُ (صحح بخارى ومسلم: حديث ١٣٠) تشرت<del>گان</del>۔ اگر کسی کے ماں باپ کو کوئی گالی دے اور وہ پلٹ کر اس کے ماں باپ کو گالی دے تو اس طرح اپنے ماں باپ کو گالی دلوانے کا سبب میہ مختص خو د ہوا۔ اس طرح کسی سے اپنے ماں باپ کو گالی دلوانا ایسا ہی براہے جس طرح خو د گالی دینا براہے اور اسے كبيره كناه يعنى براكناه كها كياہــ

سوال: والدين كو گالى ديناكبيره كناه كها كياب- مكر كوكى اين والدين كو گالى تونهيس دينا؟

جو اب:۔ والدین کی نافرمانی سے مراد ان کا کہنانہ مانتایاان کی بات اور تھم پر عمل نہ کرنا ہے۔ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، تمام سمناہوں کی سزا اللہ تعالیٰ قیامت تک، جب تک چاہتا ہے ٹالٹا رہتا ہے۔ سوائے والدین کی نا فرمانی کے کہ اللہ تعالیٰ والدین کی نافرمانی کرنے والے کی سزااسے اس کے مرنے سے پہلے دنیاہی میں دے دیتا ہے۔

اس مدیث کے الفاظ اس طرح ہیں:۔

سوال: والدين كى نافرمانى سے كيامر ادے؟

كُلُّ الدُّنُوْبِ يُؤَخِّرُ اللهُ تَعَالَى مَاشَاءَ مِنْهَا إِلَّا عُقُوقُ الْوَالِدَيْن فِإِنَّ اللهَ تَعَالَى يُعَجِّلُهُ لِصَاحِبِهِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا قَبلَ الْمُمَاتِ (طَبراني وكزالعمال: مديث ٣٥٥٣٥)

تشر تے:۔ والدین کی بات ندماننا، ان کا تھم ندماننا، ان کے کہنے کے خلاف چلتا گناہ ہے اور اس کی ایک سز اانسان کو دنیا ہی میں مل جاتی ہے۔ آخرت میں اس نا فرمانی کی وجہ سے بخشش نہ ہو نا اور وہاں سز المنا الگ ہے۔ اس لئے والدین کی نا فرمانی کسی صورت نہ کرنی چاہئے

۔ وہ اس کیلئے بڑی سے بڑی قربانی دینا پڑے۔ ایک اور حدیث میں بیہ بات اس طرح سمجھائی گئی ہے کہ حضرت معاذبن جبل رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو ہمارے پیارے نبی سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے دس باتوں کی وصیت (ہدایت) کی ان میں سے ایک بیہ بھی ہے کہ اللہ کے ساتھ کسی کوشریک نہ کرنا چاہئے اگرچہ حمہیں قتل کردیا جائے اور جلاؤالا جائے اور والدین کی نا فرمانی خہیں کرنی چاہئے

> اگروہ حمہیں میہ تھم دیں کہ تم اپنے مال اور اہل و عیال کو بھی چھوڑ دو۔ حدیث کے اصل الفاظ اس طرح ہیں:۔

عَنْ عَلِيٍّ قَالَ قَالَ رَجُلُّ مِنْ اَهْلِ الْيَمَن: يَا رَسُولَ اللهِ اَوْصِنِى قَالَ اُوصِيكَ اَن لَا تُشَرِكَ بِاللهِ شَيئاً وَإِنْ قُطِغتَ اَوْ حُرِّقَتَ بِالنّارِ وَلَا تُعَقِّنَ وَالِدَيْكَ وَإِنْ اَرَادَكَ اَنْ تَخْرُجُ مِنْ دُنْيَاكَ فَاخْرُجَ (كْرَالعمال: مديث٣٣٣١، فيزالديلي)

تشر تئن۔ اگر کسی کے والدین اسے بیہ کہیں کہ فلال کام کرواور اس کے بیوی بچے اس سے کہیں کہ نہ کرو، یااس کے والدین کہیں فلال کام مت کرواور اس کے بیوی بیچے کہیں کہ فلال کام کرواور اس طرح بیہ مسئلہ کھڑا ہوجائے کہ اب وہ کس کی بات مانے اور

کس کی نہ مانے تو اسے ماں باپ کی بات مانئ چاہئے اگر چہ ایسا کرنے سے اس کے بیوی بیچے اس سے ناراض ہو کر اسے چھوڈ کر چلے جائیں یاخو د اس کو گھرسے نکال دیں۔ کیونکہ والدین کاحق بیوی پچوں سے زیادہ ہے اور ماں باپ کی فرماں بر داری ضروری ہے۔ اس طرح کوئی بھی ایسا کام جس کی وجہ سے والدین بیوی پچوں کو چھوڈ کر الگ ہوجانے کی ہدایت کریں تو ماں باپ کی بات مانٹا ہوگ

بشر طبیکہ والدین کا تھم اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے تھم کے خلاف نہ ہو۔

بھائی اور دوست کے حقوق

سوال: بھائی کے بارے میں جارے بیارے نی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے کیا فرمایاہے؟

جواب: بڑے بھائی کا حزام کرناچاہے جارے پیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا:

حَقُّ كَبِيرِ الْإِخْوَةِ عَلَى صَغِيْرِهِمْ كَحَقِّ وَالِدِم

یعن بڑے بھائی کاحق چھوٹے بھائیوں پر ایساہے جیسا کہ باپ کاحق (بیٹوں پر)۔

تشرت :۔ اس حدیث میں بڑے بھائی کا ادب کرنے کا اس طرح تھم ہے جیسے ماں باپ کا ادب کیا جانا چاہئے۔ ایک اور حدیث میں چھوٹوں پر نرمی اور شفقت کرنے کا تھم ہے اور ان سے پیار محبت سے بات کرنے کی ہدایت ہے۔اس طرح ہمارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم

نے چھوٹوں کو میر سکھایا ہے کہ وہ بروں کا ادب کریں اور بروں سے کہاہے کہ وہ چھوٹوں کے ساتھ مہر بانی اور شفقت سے پیش آئیں۔

سوال: دوستول کے بارے میں جارے بیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے کیا فرمایاہے؟

جواب ند دوستول کے بارے میں جارے نی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے جو باتیں بتائی ہیں ان میں سے ایک سہ ہے کہ

"بہترین دوست وہ ہیں جو اپنے دوست کے خیر خواہ ہوں۔"

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

عَنْ عَبْدِ اللهِ بنِ عُمَرَ قَالَ قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَيْرُ الْاَصْحَابِ عِنْدَ اللهِ خَيْرُهُمْ لِصَاحِبِهِ-

تشر تگنہ اللہ کے رسول صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کے اس فرمان کا مطلب ریہ ہے کہ جو دوست اپنے دوستوں کی تجلائی چاہے

اوران کا خیر خواہ ہو وہ دوست اللہ کے ہاں بہت اچھا سمجھا جاتا ہے۔ تو اس طرح ہر دوست کو یہ چاہئے کہ وہ اپنے دوستوں کی بھلائی کا کام کرے کسی معاملہ میں نہ تو ان کو نقصان پہنچائے، نہ تکلیف دے، نہ برا کیے، اور نہ ان کو کسی تکلیف میں دیکھ کر خوش ہو۔

بلکہ ہمیشہ ان کی خیر خوابی میں لگارہ۔ایساکرنے سے وہ اللہ کے نزدیک اچھا انسان شار ہوگا۔

پڑوسی کے حقوق کے بارے میں احادیث

سوال: پڑوس کے بارے میں جارے بیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے کیا فرمایا ہے؟

جواب: پروس کے بارے میں جارے پیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا:

" جبرئيل عليه السلام جميشه مجھے پڑوس كے متعلق وصيت كرتے رہے، حتى كه ميں نے گمان كيا كه وہ اس كو وارث بناديں كے۔"

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

قَالَ رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا زَالَ جِبْرِيْلُ يُوصِيْنِيْ بِالْجَارِ حَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّه سَيُؤرِثُهُ

(منداحمه: حدیث ۹۳۶۹، ابن ماجه: حدیث ۲۲۲۴)

تشریج:۔ اس حدیث میں پڑوسی کے حقوق کے بارے میں بتایا گیاہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو پڑوس کا خیال

ر کھنے کی اس قدر تاکید کی کہ حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم یہ خیال فرمانے لگے کہ شاید اب بیہ تھم آئیگا کہ پڑوی تمہارے انتقال کے بعد

تمہارا وارِث اور مال میں شریک ہو گا۔ اس سے معلوم ہو تاہے کہ پڑوی کے حقوق بہت زیادہ ہیں اور جمیں اپنے پڑوسیوں کا خیال ر کھنا چاہئے اور انہیں کسی قشم کی تکلیف نہیں پہنچانی چاہئے۔

ایک اور حدیث میں ہے کہ جارے بیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا:۔

"جو مخص اللداور قیامت کے دن پریقین رکھتا ہواہے چاہئے کہ وہ اپنے پڑوس کی عزت کرے۔"

مَنْ كَانَ يُوْمِنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخَرِ فَلْيُكُومِ جَارَهُ (صحح بخارى: مديث ٥٥٦٠، صحح مسلم ٣٢٥٥)

"جس مخص کے شرسے اس کا پڑوسی محفوظ ندر ہاوہ جنت میں نہیں جائے گا۔"

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ مَنْ لَا يَأْمَنْ جَارُهُ بَوَابِقَة (صحح ملم: مديث ٢٧، متداح ٨٠٥٨)

تشر<del>ی ک</del>ے:۔ ان دونوں حدیثوں سے بھی معلوم ہوا کہ ہمیں اپنے پڑوی کا خیال رکھنا چاہئے اور اسے کسی قشم کی تکلیف نہیں پہنچانی چاہئے۔

معمان کے حقوق اور احترام کے بارے میں احادیث

سوال: مہمانوں کے بارے میں جارے پیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے کیا فرمایا؟ جواب نه مهمانوں کے بارے میں ہمارے بیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کا فرمان ہے کہ

"جو مخض الله اور قیامت پر ایمان ر کھتا ہواہے چاہئے کہ وہ اپنے مہمانوں کی عزت کرے۔"

*مدیث کے الفاظ یوں ہیں:*۔

مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخَرِ فَلْيُكُومِ ضَيْفَهُ (صحح ملم:مديث٢٩،صحح بخارى:مديث٥٦٤)

سوال: اگر هريس كهاناكم بواور مهمان آجائي توكياكيا جائي؟

جواب نه حضرت ابو ہریرہ رض اللہ تعالی عند (صحافی رسول ملی اللہ تعالی علیہ وسلم) فرماتے ہیں کہ ایک انصاری (مدینے کے رہنے والے مسلمان)

کے ہاں ایک مہمان نے رات گزاری، اس انصاری کے پاس صرف اپنااور اپنے بچوں کا کھانا تھا۔ اس نے بیوی سے کہا، بچوں کو سلا دو

اورچراغ بجمادواور تمہارے پاس جو کھاناہے وہ مہمان کے آگے رکھ دو۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَة رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ أَنَّ رَجُلًا مِنَ الْأَنْصَارِ بَاتَ بِهِ ضَيْفٌ فَلَمْ يَكُنْ عِنْدَه ' إلَّا قُوتَهُ ۚ وَقُوتُ صِبْيَانِهِ فَقَالَ لِامْرَأْتِهِ نَوِمِى الصِّبْيَةَ وَاطْفِىءِ السِّرَاجَ وَقَرِّبِي لِلضَّيْفِ مَا عِنْدَكِ

(صحیح مسلم باب ۲۷: حدیث ۵۲۴۳، نیز ۳۸۳۰، صحیح ابخاری: حدیث ۳۵۱۳)

تشری اس حدیث سے صاف ظاہر ہے کہ اگر کھانا کم ہو تو خود بھوکارہ لے گرمہمان کو کھانا کھلائے کیونکہ اس بیس مہمان کی عزت اور الله تعالی کے ہال برا درجہ ہے۔اس میں بہت زیادہ تواب دیاجا تاہے۔

مہمانوں کی عزت صرف یہی کہ انہیں کھاتا کھلا یا جائے بلکہ ان کی عزت یوں بھی کی جانی ضروری ہے کہ ان کا پورا پورااحترام كياجائے اور ان كے آرام و آساكش كانجى خيال ركھاجائے۔

# ﴿ خصسائل ﴾

# اچھے کام (خوبیوں) کے بارے میں احادیث

## راستہ سے تکلیف دہ چیز کو ہٹانا

سوال:۔ راستہ میں مجھی بھار تکلیف دہ چیز نظر آتی ہے اسے ہٹا کر راستہ صاف کر دیاجائے تو کیا اس پر کوئی ثواب ملتاہے؟

جواب: حضرت ابو ہر يره رضى الله تعالى عنه فرماتے ہيں كه رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم نے فرمايا:

"ایک مخض جار با تھاراستہ میں اس نے ایک خار دار شاخ و میمی، اس نے اس کو اُٹھا کر ایک طرف کر دیا۔ الله تعالى في اس كى مد نيكى قبول كرلى اور اس كو بخش ديا۔"

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

عَنْ أَبِيَ هُرَيْرَةَ رَضِىَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ ۚ قَالَ رَسُوْلُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَرَّ رَجُلُ

بِغُصْنِ شَجَرَةٍ عَلَى ظَهْرِ طَرِيْقٍ فَقَالَ وَاللَّهِ لَاُنَحِّيَنَّ هٰذَا عَنِ الْمُسْلِمِينَ لَا يُؤْذِيْهِمْ فَأَدْخِلَ الْجَنَّةَ (صحیح مسلم: حدیث ۱۹۷۳)

ایک اور حدیث میں ہے کہ اللہ کے رسول صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا:۔

"ایک در خت مسلمانوں کو تکلیف دیتا تھاایک مخص نے اس کو کاٹ دیاتو وہ جنت میں داخل ہو گیا۔"

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

عَنْ اَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ۚ قَالَ لَقَدْ رَأَيْتُ رَجُلًا يَتَقَلَّبُ فِي الْجَنَّةِ فِي شَجَرَةٍ

قَطَعَهَا مِنْ ظَهْرِ الطَّرِيْقِ كَانَتْ تُؤْذِى النَّاسِ (صحح ملم: مديث ٣٢٥٥)

جبكه ايك حديث الطرح بيان كي كئ ہے:۔

"حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالی عنه فرماتے ہیں کہ میں نے حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی خدمت میں عرض کیا، اے اللہ کے نی! مجھے الیم چیز بتاہیۓ جس سے میں تفع حاصل کروں۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، مسلمانوں کے راستہ سے کوئی تکلیف دہ چیز

دُور کردو۔"

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

حَدَّثَنِيَّ اَبُوْ بَرْزَةَ قَالَ قُلْتُ يَا نَبِيَّ اللهِ عَلِّمْنِي شَيْتًا اَنْتَفِعُ بِهِ قَالَ اِعْزِلِ الْاَذي عَنْ طَرِيْقِ الْمُسْلِمِيْنَ (صحیح مسلم: حدیث ۲۳۷۳)

تشرت نہ کورہ بالا حدیثوں سے معلوم ہوا کہ راستہ میں اگر کوئی الیی چیز پڑی ہو جس سے چلنے والوں کو تکلیف پینچ سکتی ہو تواسے راستہ سے ہٹاکر ایک طرف کر دینا تواب کا کام ہے اور ایساکرنے والے لوگ اس معمولی سے کام کی بدولت جنت پاتے ہیں۔

سوال: سی بولنے کے بارے میں جارے پیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کا فرمان کیاہے؟

جواب: حضرت عبداللد بن مسعودرض الله تعالى عنه فرماتے بين كه رسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم نے فرمايا:

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

صحیح بخاری: حدیث ۵۲۲۹)

| _ | 100 | - |
|---|-----|---|
| - |     |   |
| • |     |   |

| 1a | 4 6 |   |
|----|-----|---|
| ٠. | . ( | • |

" سے بولا کرو۔ کیونکہ سے بولنانیکی کاراستہ دکھاتا ہے اور نیکی جنت میں لے جائے گی۔ اور جو مخص بمیشہ سے بولتا ہے

اور سے بولنے کی کوشش کر تاہے وہ اللہ کے ہال صدیق (یعنی براسیا) لکھاجاتاہے۔"

عَنْ عَبْدِ اللهِ رَضِىَ اللهُ تَعَالَى عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ إِنَّ الصِّدْقَ يَهْدِى إِلَى الْيُرِّ

وَإِنَّ الْهِرَّ يَهْدِى إِلَى الْجَنَّةِ وَإِنَّ الرَّجُلَ لَيَصْدُقُ حَتَّى يَكُونَ صِدِّيْقاً وَإِنَّ الْكَذِبَ يَهْدِى إِلَى الْفُجُورِ

وَإِنَّ الْفُجُورَ يَهْدِى إِلَى النَّارِ وَإِنَّ الرَّجُلَ لَيَكْذِبُ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللهِ كَذَّابًا (صحح مَلم:مديث٣٧٢٠،

| tas | <b>~</b> |
|-----|----------|
| â   | Gard.    |

| tai | <b>~</b> |
|-----|----------|
| J.  | 6-       |

| • |  |
|---|--|

خوش اخلاقی کے بارے میں احادیث

"ایمان والوں میں زیادہ کامل ایمان کے مالک وہ لوگ ہیں جو اخلاق میں زیادہ اچھے ہیں۔"

عَنْ اَبِي هُرَيْرَةَ رَضِىَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اكْمَلُ الْمُؤْمِنِيْنَ

ا یک اور حدیث میں ہے، حضرت ابوالدر داءر منی اللہ تعالیٰ عنہ نے کہا، اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا فرمان ہے:۔

"قیامت کے دن مومن کے عمل کے پلڑے میں سب سے وَزنی چیز جور کھی جائے گی وہ اس کے اچھے اخلاق ہوں گے۔"

عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ رَضِىَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ أَنَّ النَّبِيّ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ مَا شَيْءٌ أَثْقَلُ فِي مِيْزَانِ

تشرت کند ان دونوں حدیثوں سے بیربات معلوم ہوتی ہے کہ اچھے اخلاق یاخوش خلقی بہت بڑی دولت ہے۔خوش خلقی سے مراد بیہ ہے

کہ لوگوں کے ساتھ ادب، تمیز اور احزام کے ساتھ بات کرنا اور ہر معالمہ میں اچھے طریقے سے پیش آنا، چھوٹوں کے ساتھ

الْمُؤْمِنِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِن خُلُقٍ حَسَنٍ وَ إِنَّ اللَّهَ لَيُبْغِضُ الْفَاحِشَ الْبَذِي (سنن الترندي،١٩٢٥)

مدیث شریف کے الفاظ یوں ہیں:۔

مدیث شریف کے الفاظ یوں ہیں:۔

إيمَانًا أَحْسَنُهُمْ خُلُقاً (سنن الرّندى: مديث ١٠٨٢)

سوال:۔ خوش اخلاقی کے بارے میں کوئی صدیث سناسے۔

جواب: حضرت ابوہر بره رضى الله تعالى عند كہتے ہيں، الله كرسول صلى الله تعالى عليه وسلم نے فرمايا:

دوستوں اور محلے کے لوگوں کے ساتھ تمیز سے رہنایہ سب باتیں خوش خلقی میں آتی ہیں۔

نرمی سے بات کرنا، بڑوں کے ساتھ احترام سے بات کرنا، والدین اور عزیز و اقارب (رشتہ داروں) کا ادب کرنا،

# ﴿ رِوْاكُلْ ﴾

# بعض برائیوں کے بارے میں احادیث

### جھوٹ

سوال:۔ جھوٹ بولنابری عادت ہے، جھوٹ کے بارے میں جمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے جمیں کیا ہدایت کی ہے؟ جو اب:۔ جھوٹ کے بارے میں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:۔ "جھوٹ سے بچو۔ کیونکہ جھوٹ ایمان کے خلاف ہے۔"

*حدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔* 

يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِيَّاكُمْ وَالْكَذِبُ فَإِنَّ الْكَذِبَ مُجَانِب لِلْإِيْمَانِ (كْرَالْعَالُ٢٨٣\_حم)

سوال: کیابنی نداق میں بھی جھوٹ بولنا میک نہیں؟

جواب: ہارے پیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا:

"كوئى فخض اس وقت تك پورامومن نبيس موسكتاجب تك وه منسى نداق ميس بھى جھوٹ بولناند چھوڑدے۔"

میث کے الفاظ یوں ہیں:۔

لَا يُؤْمِنُ عَبْدُ ٱلْإِيْمَانَ كُلَّه ْ حَتَّى يَتْرُكَ الْكَذِبَ فِي الْمَزَاحَةِ (كْرَالْمَال ٨٢٢٩ حم طس)

ا یک حدیث میں بتایا گیاہے کہ نبی اکرم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا:۔

"بلاكت ب ال مخص كيك جوبات كرتاب اورلو كول كوبنساني كيك جهوث بولتاب اس كيك بلاكت ب،اس كيك بلاكت ب-"

ا يك اور حديث بيس ہے كه نى اكرم صلى الله تعالى عليه وسلم في فرمايا:

" جھوٹ سے منہ کالا ہو تاہے اور چغلی سے قبر کاعذاب ہو تاہے۔"

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

اَلْكَذِبُ يُسَوِّد الْوَجْهَ وَالنَّمِيْمَةُ عَذَابُ الْقَبر (كْرْالْمَال ،٨٢٠١)

تشرت نے:۔ ان احادیث سے معلوم ہوا کہ جھوٹ بولنا بہت ہی بری بات ہے۔ قر آن کریم میں جھوٹ بولنے والے کو لعنتی کہا گیاہے اور جھوٹ بولنے والے کی کسی بات کا اعتبار نہیں رہتا۔ آخرت میں عذاب اور سزا الگ ملے گی۔ اس لئے جھوٹ سے بچنے کی پوری پوری کو مشش کی جائے۔

سوال: اگر کوئی مخص جموئی فتم کھائے تو کیا اسے گناہ ملے گا؟ جواب: حجوثی فتم گناو کبیر و یعنی برا گناه ہے۔حضرت انس رض الله تعالی عند نے فرمایا، برے برے گناه بير بين: الله کے ساتھ شریک تھہرانا۔ الباپ کی نافرمانی کرنا۔ • تحسى بے گناہ كومار ڈالنا۔ • حبوثی قسم کھانا۔ مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔ اَكْبَرُ الْكَبَاترِ: اَلشِّرَكُ بِاللهِ وَعُقُوقُ الْوَالِدَيْنِ وَقْتَلُ النَّفْسِ وَيَمِيْنُ الْغَمُوسِ (كزالعمال 444) سوال: کاروبار میں اکثرلوگ جموئی شم کھالیتے ہیں کیارہ صحیح ہے؟ جواب: کاروبار میں جھوٹی فتم کھانا گناہ ہے۔ جمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا کہ " حجمو ٹی قشم مال تو بکوادیتی ہے گر نفع کی برکت کو گھٹادیتی ہے۔" ایک اور حدیث میں ہے:۔ "جس مخض ہے قشم کھانے کو کہا گیاہے اور اس نے حجو ٹی قشم کھائی تووہ دوزخ میں اپناچرہ لے جائے گااور وہیں ٹھکانا پائے گا۔" مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔ عَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنٍ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ حَلَفَ عَلى يَمِيْنٍ مَصْبُورَةٍ كَاذِبًا فَلْيَتَبَوَّأُ بِوَجْهِم مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ (سنن الي داود ٢٨٢١) تشریج:۔ ان حدیثوں سے معلوم ہوا کہ جموئی قتم کھانا کتنی بری بات ہے اور اس کا نقصان کس قدر زیادہ ہے۔ حموثی فتم کھانے والا اگر توبہ نہ کرے تو دوزخ میں جائے گا۔ جموٹی فتم کھانے سے مال میں برکت نہیں رہتی۔

سوال: - لا لي كي بارے ميں ني كريم صلى الله تعالى عليه وسلم كاكيا ارشاد ي ؟

جواب: الله کے بارے میں اللہ کے رسول صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا:

"ايمان اور لا في ايك دل ميں جمع نہيں ہوسكتے\_"

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَسُهَيْلٍ عَنِ الْقَعْقَاءِ بْنِ اللَّجْلَاجِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لَا يَجْتَمِعُ شُحُّ وَاِيْمَانُ فِي قَلْبِ رَجُلٍ وَلَا يَجْتَمِعُ غُبَارُ فِي سَبِيْلِ اللهِ وَدُخَانُ جَهَنَّمَ

في وَجْهِ عَبْدٍ (سنن الي داود، ١٥٢٨) تشرتگ:۔ ایمان کا نقاضا یہ ہے کہ انسان ہر حال میں صبر کرے اور لالچی آدمی کو تجھی صبر اور قرار نصیب نہیں ہو تا۔

اس لئے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے بیہ فرمایا کہ ایمان اور لا کچے ایک دل میں جمع نہیں ہوسکتے، یعنی جس دل میں ایمان کامل ہے

اس میں لالچے مجھی پیدانہیں ہوگی اور جس میں لالچے پیداہوگئی پھراس میں ایمان کامل نہیں رہ سکتا۔ ایک اور حدیث شریف میں حضور صلی الله تعالی علیه وسلم نے فرمایا:۔

"حرص وطمع (لالح) سے بچو کیونکہ اس نے تم سے پہلے لوگوں کوبرباد کیا۔اس نے ان کو ایک دوسرے کاخون بہانے پر اکسایا اور انہوں نے حرام کو حلال سمجھا۔"

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

عَنْ عَبْدِ اللهِ بْنِ عَمْرٍو قَالَ خُطَبَ رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ اِيَّاكُمْ وَالشُّحَّ فَاِنَّمَا

هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ بِالشُّحِ اَمَرَهُمْ بِالْبُخْلِ فَبَخِلُوا وَاَمَرَهُمْ بِالْقَطِيْعَةِ فَقَطَعُوا وَامَرَهُمْ

بِالْفُجُورِ فَفَجَرُوا (منداحر١٥٠٢،سنن الي داؤد١٣٣٧)

لا کچی آدمی ہمیشہ اس غم میں مبتلا رہتا ہے کہ بائے اسے فلاں چیز نہیں ملی اس سے اس کا دل ہمیشہ عمکین رہتا ہے اور اسے مجھی ذہنی سکون نہیں ملتا۔ اس کے بجائے اگر وہ صبر و هکر کرے تو اسے دلی اطمینان اور سکون حاصل ہو سکتا ہے۔

ای لئے کہاجاتاہے کہ "لالح بری بلاہے"۔

"حدنیکیوں کواس طرح کھاجاتاہے جس طرح آگ لکڑی کو کھاجاتی ہے۔"

عَنْ اَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ اَنَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ اِيَّاكُمْ وَالْحَسَدُ

تشر<del>ی کان</del>۔ حسد ایک برائی ہے اور وہ بیہ ہے کہ کوئی مخض بیر سوپے کہ فلاں آدمی کے پاس جو چیز ہے وہ میرے پاس کیوں نہیں اور

پھر دل میں بیہ خواہش رکھے کہ وہ چیز مجھے ملے یانہ ملے تگر اس مختص کے پاس سے نہیں ہو ناچاہئے۔اس طرح حسد کرنے والا مختص

ہمیشہ دوسرے سے جلتا رہتاہے اور کسی دوسرے کو اللہ نے جو نعمت دی ہوتی ہے بیہ اس نعمت کے اس سے چھن جانے کی دعا

اور خواہش کرتا رہتا ہے۔جو محض اس طرح کا خیال دل میں لائے اور دوسرے سے حسد کرے اس کی نیکیاں حسد کی وجہ سے

جواب: حضرت عبد الله بن مسعوور منى الله تعالى عند في بيان كياكه نبى كريم صلى الله تعالى عليه وسلم في فرمايا:

فَإِنَّ الْحَسَدَ يَاكُلُ الْحَسَنَاتِ كَمَا تَاكُلُ النَّارَ الْحَطَب (سنن الوداؤد: صيث ٣٢٥٧)

سوال: حدك بارے ميں حديث شريف ميں كيابتايا كياہے؟

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

| - | ١. |   |  |  |
|---|----|---|--|--|
|   |    | 1 |  |  |
| _ | _  |   |  |  |
|   |    |   |  |  |
|   |    |   |  |  |

| - |   |
|---|---|
|   | , |
|   |   |

### چغل خوری اور غیبت

سوال: چفلی یا چفل خوری کے بارے میں جمارے نی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے کیا فرما یا؟ جواب: اس سلسلہ میں جمارے بیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کا فرمان ہے کہ

لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ نَمَّاهُ (صحح مسلم: مديث ١٥١١ ا بخارى: مديث ٥٥٩٧)

چغل خور جنت میں داخل نہیں ہو سکے گا۔

سوال: فیبت کے کہتے ہیں اور اس کے بارے میں اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا کیا ارشاد ہے؟

جواب:۔ حضرت ابوہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ فرماتے ہیں، جناب رسول اللہ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا:۔

" جانتے ہوغیبت کیاہے؟لوگوں نے کہا،اللداوراس کے رسول سلیاللہ تعالیٰ علیہ دسلم ہی بہتر جانتے ہیں۔حضور سلیاللہ تعالیٰ علیہ دسلم نے فرمایا،

غیبت میہ ہے کہ تم اپنے بھائی کے بارے میں الی بات (اس کی پیٹھ پیچے کہو) جو (اس کی موجود گی میں کہنے پر) اسے بری لگے۔ کسی نے پوچھا، اگر وہ بات (یابرائی) میرے اس بھائی میں موجو دہے تو؟ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، اگروہ بات (برائی)

اس میں موجو د ہوجب ہی توبہ غیبت ہے اور اگر وہ اس میں موجو د نہ ہو تو پھر توبہ بہتان ہے۔"

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

عَنْ اَبِى هُرَيْرَةَ رَضِىَ اللهُ تَعَالَى عَنْهُ اَنَّ رَسُولَ الله صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ اَتَذْرُونَ مَا الْغِيْبَةُ قَالُوْا اَللهُ وَرَسُولُه' اَعْلَم قَالَ ذِكْرُكَ اَخَاكَ بِمَا يَكْرَه قِيْلَ اَفَرَايْتَ اِنْ كَانَ فِيْ اَخِىْ مَا اَقُولُ قَالَ اِنْ كَانَ فِيْهِ مَا تَقُولُ فَقَدِ اغْتَبْتَهُ وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِيْهِ فَقَدْ بَهَّتَّة (صحح مسلم:صيث٣١٩٠،سننالإداود:صيث٣٣١)

تشرت نے مندرجہ بالا دونوں حدیثوں کا مطلب سے ہے کہ چغلی یا چغل خوری بہت بری چیز ہے۔ چغل خوری کرنے والا جنت میں داخل نہیں ہوسکے گا اور چغل خوری سے کہ کسی مخض کی غیر موجود گی میں اس کے بارے میں ایسی باتیں کہی جائیں،

جواس کے سامنے کہنے سے اسے بری لگیں۔ خیبت (چغلی) کرنے والے کی توبہ بھی قبول نہیں ہوتی۔ ایک حدیث شریف میں ہے میں میں میں میں ایس میں ایک میں میں دونا کے میں میں میں میں میں میں میں میں میں اور ایک ایک حدیث شریف میں ہے

کہ گناہ گار کی توبہ قبول ہو جاتی ہے لیکن غیبت (چنلی) کرنے والے کی توبہ اس وقت تک قبول نہیں ہوتی جب تک وہ اس مخض سے معافی نہ مانگ لے جس کی اس نے غیبت (چنلی) کی ہو۔اگر وہ مخض نہ طے یامعاف نہ کرے توغیبت کا کفارہ یہ ہے کہ جس کی غیبت ۔

کی ہے اس کیلئے استغفار کرے یعنی اس کے حق میں دعاکرے کہ اللہ اسے بخش دے اور مجھے بھی۔

### کسی کی نقل اتارنا

سوال:۔ کیاکسی کی نقل اُتار نا گناہے؟

جواب:۔ جی ہاں۔ کسی کی نقل اتار ناامچھی بات نہیں۔ حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا بیان کرتی ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم

"مجھے یہ بات پند نہیں کہ میں کسی کی نقل اُتاروں اگرچہ میرے لئے ایسااور ایسا (فائدہ) ہو۔"

*حدیث شریف کے الفاظ یوں ہیں:*۔

عَنْ عَائشَة قَالَت: قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا أُحِبُّ إِنِّي حَكَيْتُ اَحَدًا وَانَّ لِي كَذَا وَكَذَا (سنن ابو داؤد: حديث ٣٢٣٢، نيز كنز العمال: حديث ٨٠٣٥)

## بد گمانی

سوال: بدگمانی کرناکیاہے؟ جواب: بدر كمانى حرام بـ الله كر رسول صلى الله تعالى عليه وسلم في فرمايا:

"الله تعالی نے مسلمان کے خون ،اس کی عزت اور اس کے بارے میں بد مگمانی کو حرام کر دیاہے۔"

حضرت ابوہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ فرماتے ہیں۔اللہ کے رسول صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا:۔

" بد گمانی سے بچو۔ کیونکہ بد گمانی سب سے جھوٹی بات ہے۔"

*حدیث کے الفاظ یوں ہیں:*۔

عَنْ اَبِي هُرَيْرَةَ رَضِىَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ اَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ إِيَّاكُمْ وَالظَّنْ

فَإِنَّ الظِّنَّ اكْذَبُ الْحَدِيث (صحح بخارى: حديث ٢٥٣٢م، صحح مسلم: حديث ٢٥٣٢)

تشرت<del>گ</del>:۔ بد گمانی کامطلب ہیہے کہ کسی مخص کے بارے میں دل میں بیہ سوچنا کہ وہ اچھانہیں یابر اہے یا بخیل ہے یابد کارہے وغیر ہ اس طرح کسی مخض کے بارے میں دل میں ایسی بات سوچناجو اس میں نہ یائی جاتی ہو، یہ بد گمانی ہے۔اسی طرح کوئی نقصان ہو جائے

توبير سوچنا كه بير نقصان فلال مخض كى وجهس بى موامو كارحالا نكه اس كى وجهس نه موامو

اس طرح کے خیال اور گمان کو ہد گمانی یا خلن سؤ کہتے ہیں۔اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس سے سختی سے منع فرمایا، اے حرام قرار دیااور اس سے بیخے کی تاکید فرمائی ہے۔

## ترک تعلق (ناراضگی)

سوال: - آج کل ذرا ذراس بات پر بول چال بند کرلی جاتی ہے۔ اس کے بارے میں جارے پیارے نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا

"تین دن کے بعد ترک تعلق جائز نہیں ہے۔"

عَنْ اَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ اَنَّ رَسُولَ الله صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لَاهِجْرَةَ بَعْدَ ثَلَاثٍ

( محیح مسلم: حدیث ۴۹۴۵، منداحد ۸۵۲۴۸)

تشریج:۔ سمسی معمولی می بات پر ایک دوسرے سے بول چال بند کر دینا اچھا نہیں۔ لیکن اگر کسی وجہ سے ایسا ہو ہی جائے

تو تین دن سے زیادہ کسی سے بول چال بند نہیں رکھنا چاہئے۔ بلکہ خصہ نارامنگی ختم کرکے آپس میں صلح کرتے ہوئے

جواب: حضرت ابو ہر برہ رضی اللہ تعالی عنه فرماتے ہیں کہ اللہ کے رسول صلی اللہ تعالی علیه وسلم نے فرمایا:

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

بول چال پھرسے شروع کر دینی چاہئے۔

سوال:۔ خصہ انسان کو کسی نہ کسی بات پر آبی جاتا ہے۔ اس کے بارے میں جارے پیارے نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا

جواب:۔ ایک مخص نے اللہ کے رسول صلی اللہ تعالی علیہ وسلم سے کہا، مجھے کوئی نصیحت سیجئے۔ آپ صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا، "غصه نه کیا کرو"۔اس نے بیہ بات معمولی سمجھ کر پھر کہا مجھے کوئی نصیحت فرمایئے۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، غصه نه کرو۔ اس نے تیسری بات پھریمی عرض کیا۔ آپ سلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے تیسری بار پھریمی جواب دیا کہ غصہ نہ کیا کرو۔"

*حدیث کے الفاظ یوں ہیں:*۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِىَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ أَنَّ رَجُلًا قَالَ لِلنَّبِيّ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَوْصِنِيّ قَالَ لَا تَغْضَبْ فَرَدً ذَٰلِكَ مِرَاراً قَالَ لَا تَغْضَبُ (صحح بخارى: حديث ٥٦٥ سنن الرّ ذى: ١٩٣٣)

تشریج:۔ اس حدیث سے معلوم ہو تاہے کہ غصہ بہت سی خرابیوں اور برائیوں کی جڑہے۔اس لئے اللہ کے رسول ملی اللہ تعالی علیہ وسلم نے باربار اس مخض کو یہی نصیحت کی کہ "غصہ نہ کیا کرو"۔ ایک اور حدیث میں ہے کہ اگر کسی مخض کو غصہ آ جائے تو وہ اعوذ باللہ من الشيطن الرجيم يرصح (صحح بخارى، كتاب الادب)

ایک مدیث میں ہے کہ

"غصه شیطان سے ہے اور شیطان آگ سے بناہے اور آگ کو پانی ٹھنڈ اکر تاہے تو جے غصہ آئے اسے چاہئے کہ وہ وضو بنالے۔" ایک اور حدیث شریف میں ہے کہ

"جس كوغصه آئے وہ اگر كھڑاہے اسے چاہئے كه بیٹھ جائے، اگراس سے بھی غصه كم نہ ہو تولیك جائے۔"

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

عَنْ أَبِي ذَرٍّ قَالَ إِنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لَنَا إِذَا غَضِبَ اَحَدُكُمْ وَهُوَ قَائمُ فَلْيَجْلِسْ فَإِنْ ذَهَبَ عَنْهُ الْغَضَبُ وِإِلَّا فَلْيَضْطَجِعْ (سَنْ الْيُواوَد: مديث ١٥١١)

ا یک حدیث میں غصہ کے بارے میں ہارے پیارے نبی کریم سلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا فرمان اس طرح ملتا ہے۔ فرمایا:۔ "وہ مخض طاقتور نہیں جولو گوں کو پچھاڑ دے، پہلوان وہ ہے جو غصہ کے وقت خو د کو قابو میں رکھ سکے۔"

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

عَنْ اَبِي هُرَيْرَة رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ اَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لَيْسَ الشَّدِيْد بالصُّرْعَةِ إِنَّمَا الشَّدِيْدُ الَّذِى يَمْلِكُ نَفْسَهُ عِنْدَ الْغَضَبِ (صحح مسلم: مديث ٣٤٢٣، صحح بخارى: مديث ٥٦٣٩)

جواب:۔ گالم گلوچ کے بارے میں اللہ کے رسول صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کا ارشاوہے:۔

فَعَلَى الْبَادى مَالَمْ يَعْتَدِ الْمَظْلُومِ (صحح ملم: مديث ١٩٠٨، منداح ١٩٠٧)

كهرسول الله صلى الله تعالى عليه وسلم في فرمايا:

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

سوال: گالم گلوچ کے بارے میں اللہ کے رسول صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کا کیا تھم ہے؟

سِبَّابُ الْمُسْلِمِ فُسُوْقٌ وَقِتَالُهُ كُفْرٌ

یعنی مسلمان کو گالی دینافیس ہے اور اس کے ساتھ لڑائی جھکڑا کرنا کفرہے۔

تشرت : کالم گلوچ کو اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فیسق بتایا ہے۔ اور فسق کا مطلب ہے ایسا کام جس سے برائی تھیلے۔

فاسق ایسے لوگوں کو کہا جاتا ہے جو فساد اور برائی پھیلانے کا کام کرتے ہیں۔ اس کا مطلب میہ ہوا کہ گالی دینا بہت بری بات ہے

اس سے معاشرہ میں قیسق (برائی) تھیلتی ہے۔اس سلسلہ میں ایک حدیث حضرت ابوہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اس طرح بیان کی ہے

"جب دو مخض ایک دوسرے کو گالیاں دیتے ہیں تواس کا گناہ پہل کرنے والے کوہو تاہے، بشر طیکہ دوسرا (مظلوم) حدسے نہ بڑھے۔"

عَنْ اَبِي هُرَيْرَة رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ اَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ اَلْمُسْتَبَّانِ مَا قَالَا

"مومن پرلعنت كرنااسے قل كرنے كى طرح ہے۔"

ت<del>شریج:۔</del> سمی پر لعنت بھیجنا جبکہ وہ مسلمان مومن ہو قمل کرنے کے برابر گناہ ہے۔ایک بار ایک محض کی چادر کو ہوااِد ھر اُد ھر

"اس پرلعنت نه تجیجو که وه تو صرف الله کی فرمانبر دارہے۔"

عَن ابْنِ عَبَّاسَ أَنَّ رَجُلًا لَعَنَ الرِّيْحَ عِنْدَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ لَا تَلْعَنَ الرِّيْحَ فَإِنَّهَا

عَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنٍ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانِ فِي سَفَرٍ فَسَمِعَ لَعْنَةً فَقَالَ مَا لهٰذِه

قَالُوا فُلَانَةُ لَعَنَتْ رَاحِلَتَهَا فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ضَعُوا عَنْهَا فَاِنَّهَا مَلْعُونَةُ

اسی طرح ایک بار ایک عورت نے اپنی او نٹنی پر لعنت تجیجی تو اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس عورت کی او نٹنی کو

مَأْمُوْرَةٌ وَإِنَّه مَنْ لَعَنَ شَيْئًا لَيْسَ لَه عِلَيْهِ رَجَعَت اللَّعْنَةُ عَلَيْهِ (سَن الرّذى: حديث ١٩٠١)

باقی او نٹوں سے الگ کر دیا۔ گویابہ اس کی ایک طرح کی سزائشی تا کہ وہ عورت دوبارہ ایسانہ کرے۔

فَوَضَعُوا عَنْهَا قَالَ عِمْرَانُ فَكَأَنِي آنظُرُ إِلَيْهَا نَاقَدُ وَرْقَاءُ (سَن الي داؤد: مديث ٢١٩٨)

سوال: ۔ لعنت کے بارے میں اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا کوئی تھم بتاہیے۔ جواب: الله كرسول صلى الله تعالى عليه وسلم في فرمايا:

أران لكى تواس نے ہوا پر لعنت تجيجى الله كرسول صلى الله تعالى عليه وسلم نے بيرس كر فرمايا: ــ

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

مدیث کے الفاظ یوں ہیں:۔

### مارنا ييثنا

«مسلمانون کی غیبت نه کرو، نه بدیه واپس کرو، اور نه مسلمانون کومارو\_"

لَا تَغْتَابُوا الْمُسْلِمِينَ وَلَا تَرُقُوا الْهَدِيَّةَ وَلَا تَضْرِبُوا الْمُسْلِمِينَ (سَن الِي داؤد: حديث ٣٦٣٧)

جواب: الله ك رسول صلى الله تعالى عليه وسلم في فرما يا:

ایک اور حدیث میں ہے:۔

سوال:۔ معمولی معمولی باتوں پر بیچے مار پریٹ پر اُنزتے ہیں۔ اس کے بارے میں اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا کوئی تھم بتاہیے۔

یعنی اگرتم میں سے کسی مخض کا اپنے (مسلمان) بھائی سے جھکڑا ہو جائے تواس کے چہرے پر طمانچہ نہ مارے۔

إِذَا قَاتَلَ آحَدُكُمْ آخَاهُ فَلَا يَلْطِمَنَّ الْوَجْهَ

تشرتگ:۔ لڑائی جھٹڑانا پیندیدہ حرکت ہے۔ تگر تمجمی کبھار اس کی نوبت نہ چاہتے ہوئے بھی آ ہی جاتی ہے۔ بچوں میں اکثر ایسا

ہو تار ہتا ہے۔ اوّل تو اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے لڑائی جھکڑے سے اور ایک دوسرے کو مارنے سے منع کیا ہے،

اس لئے اس سے پچناہی چاہئے لیکن اگر مجھی خدانخواستہ ایسا ہو ہی جائے توکسی کے مند پر طمانچہ ہر گزنہ مارا جائے۔

اسا تذہ، والدین اور بڑے بہن بھائیوں کو بھی اس بات کا خیال ر کھنا چاہئے کہ اگر مبھی کسی چھوٹے بیچے کو کسی شر ارت پر

سزادینی ہوتواس کے منہ پرنہ ماریں کیونکہ جارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس سے منع کیاہے۔

سوال: وهو كه آج كل عام ب- اس كے بارے ميں الله كے رسول صلى الله تعالى عليه وسلم كاكيا تحكم ب؟

جواب ند دھو کہ کے بارے میں جارے پیارے نبی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایانہ

"جس نے دھو کہ کیااس کاہم سے کوئی تعلق نہیں۔"

*حدیث کے الفاظ یوں ہیں:*۔

مَنْ غَشَّ فَلَيْسَ مِنَّا (صحح مسلم: حديث ١٢٣٧) أبن ماجه: حديث ١٢٣٩)

ایک اور حدیث میں ہے:۔

حضرت عبداللدين عمررضى الله تعالى عنها فرماتے ہيں كه نبى كريم صلى الله تعالى عليه وسلم نے وهو كه سے منع فرمايا ہے۔

إِنَّ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَهْى عَنِ النَّجْشِ (بخارى: مديث١٩٩٨، ومسلم: مديث٢٢٩٢)

ا یک حدیث حضرت ابو ہریرہ رض الله تعالی عندنے اسطرح بیان کی۔وہ کہتے ہیں کہ الله کے رسول ملی الله تعالی علیه وسلم نے فرمایا:۔

"ایک دو سرے کو د طو کہ نہ دو۔"

مدیث کے الفاظ میر ہیں:۔

لَا تَنَا جَشُوا ( بخارى: حديث ١٩٩١، ومسلم: حديث ١٢٢٥)

تشریج:۔ مندرجہ بالا حدیثوں میں دھو کہ دینے سے سختی سے منع کیا گیا ہے حتی کہ ایک حدیث میں یہ کہا گیا ہے کہ

جس نے دھو کہ دیا وہ ہم میں سے نہیں یا اس کا ہم سے کوئی تعلق نہیں، اس کا مطلب بیہ ہے کہ دھو کہ دینے والے مخض کو مسلم کمیو نٹی، مسلم قوم سے الگ کر دیا گیاہے، اگر کوئی ہخص مسلمان ہو اور دھو کہ کرے تو اسے جان لینا چاہئے کہ اللہ کے رسول

صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے اُس کا کوئی تعلق نہیں۔ وہ اگرچہ زبان سے مسلمان ہونے کا دعویٰ کرے اور لوگوں سے کہتا پھرے کہ

میں حضور صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کا اُمتی ہوں۔اس کی اس بات کا کو کی اعتبار نہیں کیا جائے گا کیونکہ دھو کہ دینااور اپنے آپ کو مسلمان کہنا اور حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا اُمتی ظاہر کرنا دو متضاد چیزیں ہیں۔ نصیحت اس میں ہمارے لئے بیہ ہے کہ اگرتم میرے امتی اور

مسلم کہلاناچاہتے ہو توختہیں دھو کہ فریب اور دیگر اسی طرح کی برائیوں کو چھوڑناہو گا۔

سوال:۔ چوری کرنابچوں اور بڑوں کی عادت بنتی جارہی ہے۔اس کے بارے میں اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا کوئی تھم بتاہیے۔

ہر برائی سے بچایا جائے۔ چوری ایک برائی ہے۔ ایک جرم ہے۔ بچوں کی بیہ عادت ہوتی ہے کہ وہ آٹکھ بچاکر گھر سے تھوڑے بہت

پیے چرالیتے ہیں۔ بیہ عادت پھر بڑھتی رہتی ہے اور انسان عادی چوری بن جاتا ہے۔ پچوں کو خاص طور پر اس بات کا خیال ر کھنا چاہئے

کہ وہ چوری نہ کریں جو چیز ضروری ہو گھر والوں سے مانگ کر لیں۔ اگر مانگنے پر وہ چیز نہ ملے تو صبر کریں گر چوری نہ کریں۔

چوری کریں گے اور دوستوں کو پتا چلے گا توبد نامی ہوگی۔بڑے ہو کرچوری کی عادت نہیں چھوٹے گی اور پھریہ چوری ایک دن اپنا کام

د کھائے گی اور مجر موں میں نام شامل ہو گا۔ دنیاو آخرت میں سز انجلکتناہو گی۔ دنیامیں چے بھی گئے تو آخرت میں کیسے بچیں گے؟

تشریج:۔ چوری کرناایمان کے خلاف ہے بینی جو مختص مومن ہووہ چور نہیں ہوناچاہئے کیونکہ ایمان کا نقاضایہ ہے کہ اپنے آپ کو

پھراگروہ توبہ کرلے توایمان لوٹ آتاہے۔

لَايَسْرِقُ السَّارِقُ حِيْنَ يَسْرِقُ وَهُوَ مُؤمِنٌ يَخْرُمُ مِنْهُ الْإِيْمَانَ فَإِنْ تَابَ رَجَعَ اِلَيْه یعنی جب چورچوری کرتاہے اور وہ مومن ہوتاہے تواس وقت ایمان اس سے رُخصت ہو جاتاہے،

"جبچورچوری کرتاہے تواس میں ایمان نہیں رہتا۔" (صحح بخاری: حدیث ۲۲۸۳)

جواب: چوری کرنابہت بری عادت ہے جارے بیارے نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ وسلم نے فرمایا:۔

حدیث شریف کے الفاظ یوں ہیں:۔